

'Net's First Ever Opinion Site in Arabic!

(Established in July 18, 1998) About 3 million words of original and daring views

Dubbed by *Alexa* as the 
'Most Popular in Personal Multi-Issues Pages'

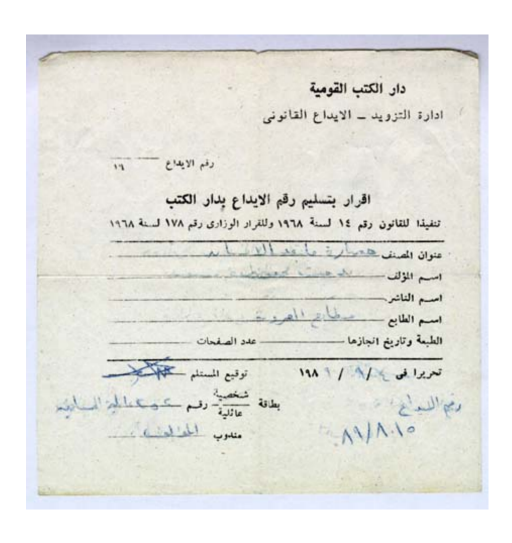
in any Language on the Web

مصائر العرق البشري في عصر الآلات الحية فائقة النكاء ( الإيداع بدار الكتب المصرية : ١٩٨٩ / ١٩٨٩ )

#### Medhat Mahfouz

# Post-Human Civilization

Fates of Human Race in the Age of Super-Intelligent Machines (First Edition: September 4, 1989; Cairo, Egypt)



- ➤ © ١٩٨٩-٢٠٠٦ مدحت محفوظ . جميع الحقوق محفوظة . ◄ تحظر كافة أشكال الاستنساخ أو إعادة الطبع جزئيا أو كليا ، ورقيا أو إليكترونيا أو بأية طريقة أخرى حالية أو مستقبلية ، دون تصريح من المؤلف .
  - ◄ إنتاج التوضيبة الإليكترونية : مكتب المؤلف ( MSoft )

#### For Best Printing Results:

#### I) Print on both sides:

Step 1: Select even range of pages, e.g. 1 to 50, or the whole document (which we adjusted to end with even page number).

Step 2: Print 'Odd pages only.'

Step 3: Flip paper stack and print (for the same range, of course) 'Even pages only' with 'Reverse pages' option ticked.

II) Some PDF advanced printing options for older versions of Adobe Acrobat Reader:

'Print as image' may help avoiding some rare Arabic printing glitches, such as deflected display of the cashidas.

## المحتويات

| ٥., | بدلا من المقدمة                                                                                                                                                                   |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|     | الباب الأول : حدود واقتصاديات التكيف الإنساني                                                                                                                                     |
| ٧   | لفصل الأول: قدرات بيولوچية مثيرة ولكن                                                                                                                                             |
| ۱۳  | لفصل الثانى : حدود البقاء                                                                                                                                                         |
| ۲.  | لفصل الثالث : اقتصاديات الأداء البيولوچي                                                                                                                                          |
| ۲٣. | لفصل الرابع: اقتصاديات الأداء العقلي                                                                                                                                              |
| ۳.  | لفصل الخامس: اقتصاديات الأداء النفسي                                                                                                                                              |
| ٣٦  | لفصل السادس: اقتصاديات الأداء الاجتماعي                                                                                                                                           |
|     | 1844 7742 7 H. MANSH 1184 I.M                                                                                                                                                     |
| ٤٣  | الباب الثانى: الآلات الحية فائقة الذكام لفصل الأول: متى ولماذا بدأ الإنسان يتنازل عن خواصه ويمنحها للآلات؟                                                                        |
| ٤٨  | لفصل الثاني : هل يمكن للمحدود الذكاء أن يخلق ما هو أكثر منه ذكاء ؟                                                                                                                |
| ٥٦. | لفصل الثالث : الجيل الخامس للحواسيب                                                                                                                                               |
|     |                                                                                                                                                                                   |
|     | الباب العالم : المرابعال والدلم العليم العليم العلم العلم العلم العالم الله العام الله العام الله العام العام الله العام الله العام الله الله الله الله عن الاعتماد على الإنسان ؟ |
| 79  | لفصل الثانى: بطالة بلا حدود                                                                                                                                                       |
| ٧٤  | لفصل الثالث: مستقبل الصراعين الطبقي والدولي                                                                                                                                       |
| ۸٣  | لفصل الرابع: الإنسان ومصير ڤيروس الجدري                                                                                                                                           |
| 人〇  | لفصل الخامس : الجيتو الإنساني                                                                                                                                                     |
| ۸9  | لفصل السادس: الإنسان قطا مدللا                                                                                                                                                    |
|     |                                                                                                                                                                                   |
|     | الباب الرابع : الستراتيچية الإنسانية                                                                                                                                              |
| 9 ٣ | لفصل الأول: السويرمان                                                                                                                                                             |
| 97  | لفصل الثابي : هل يقهر السوپرمان كل العقبات ؟                                                                                                                                      |

| ٩٨        | الفصل الثالث: هل سيوجد جيل سادس للحواسيب ؟                    |
|-----------|---------------------------------------------------------------|
| 1.1       | الفصل الرابع: قصة الاندماج المركب للإنسان والآلة              |
| ١٠٤       | الفصل الخامس: تحديات أخرى أمام فكرة جيل سادس للحواسيب         |
| بة عظمى ؟ | الباب الخامس : كيف تصبح دوا                                   |
| ١٠٧       | الفصل الأول: قانون رقم ١: البحث العلمي سر قوة وثراء الأمم     |
| 1.9       | الفصل الثابى : قانون رقم ٢ : تناس تماما أنك بلد فقير          |
| 117       | الفصل الثالث : قانون رقم ٣ : من الغباء ألا تسرق تقنية الآخرين |
| 117       | الفصل الرابع: قانون رقم ٤: افعل كل شيء في الخفاء              |
| ١٢٠       | الفصل الخامس: الياپان كنموذج تطبيقي                           |
|           |                                                               |
| ١٢٤       | خاتمة : ماذا نحن بفاعلين ؟                                    |

#### بدلا من المقدمة

على الإنسان العاقل أن يخلى مكانه لنوع آخر من الكائنات أفضل تكيفا ليواجه المصير المحتوم للبشرية

إتش . چى . ويللز

الحقيقة العلمية الجديدة لا تنتصر بإقناع معارضيها بأن يبصروا النور ، إنما لأن أولئك يموتون في النهاية ، وينشأ جيل جديد تعود تلقائيا عليها '

ماكس پلانك

ما بعد-الإنسان: هي المجتمع التي تتخذ فيه القرارات الستراتيجية بواسطة كائنات تفوق قدراتها العقلية الحدود الطبيعية لعقل وذكاء الإنسان

تعريف خاص بهذا الكتاب



#### الباب الأول

# حدود واقتصاديات التكيف الإنساني

## الفصل الأول قدرات بيولوجية مثيرة... ولكن

التكيف هو قدرة الإنسان الحي كفرد أو كعشيرة species على تغيير سلوكه أو بيئته بما يضمن له البقاء أو النمو أو التكاثر ، وتحقيق سيطرة متزايدة على الوسط الذي يحيا فيه . وكل كائن حي معروف له هذه القدرة على نحو أو آخر ، حسب طبيعته وحسب البيئة التي يعيش فيها .

وأى كائن يعتبر من وجهة نظره -بالطبع إذا أمكن له التفكير على هذا النحو- أنه أكثر الكائنات تكيفا ، وهذا أمر طبيعي لأنه لا يرى البيئة إلا من منظوره الخاص ومن حيث ما تمثله بالنسبة له من أوجه استفادة ممكنة أو نوعية مخاطر في المقابل . والإنسان بدوره يعتقد أنه أكثر الكائنات تكيفا وسيطرة على الأرض . ولكن بغض النظر عما يعتقده الإنسان في نفسه فهو -وعلى نحو موضوعي- يمتلك طيفا واسعا من القدرات المدهشة أسفرت بالفعل عن إحداث المتعدد من التغيرات الجذرية في كوكب الأرض ، ولا يمكن لعاقل أن يتجاهلها .

ولأن أحد أهداف هذا الكتاب هو اكتشاف مواطن القوة والضعف الحقيقيين للإنسان ، بالمقارنة بما يوجد حوله من كائنات أو ما يستجد حاليا من آلات حية عاقلة تفوقه في الكثير من قدراته ، فإن هذا الباب مخصص بأكمله لتوصيف القدرات الإنسانية ، وبالأرقام كلما كان ذلك ممكنا ، وبالمقارنات الأولية كلما كانت مفيدة ، وذلك تمهيدا للدخول في المقارنة الرئيسة مع الآلات الذكية في الأبواب التالية .

الإنسان مكتمل النمو كائن حى ، وباستثناء نسبة قليلة من الفلتات ، يبلغ طوله ما بين متر ونصف ومترين ، ويبلغ عرضه نحو ربع طوله ، وسمكه نحو نصف هذا العرض وتبلغ كثافة حسمه حوالى ١٠٠٠ كيلوجرام لكل متر مكعب ، نفس كثافة الماء ، ومن ثم يبلغ وزن معظم الناس ما بين خمسين ومائة كيلوجرام عند سطح الأرض .

الإنسان الذكر القوى يستطيع رفع ما يوازى وزنه ، وأقوى إنسان معروف يستطيع رفع نحو ضعف وزنه . أما الطفل في عامه الأول فيمكنه رفع وزن لا يزيد عن كيلوجرام واحد ، وفي عامه الثالث ما لا يزيد عن خمسة كيلوجرامات . والمتوسط العام أن الإنسان كائن يستطيع أن يرفع أوزانا في حدود نصف وزنه . وبالطبع يقتصر استخدامه اليومي لقدرة الرفع عند هذا الحد أو أقل منه ، وهذه تبدو مناسبة وكافية جدا ، ولسبب واحد أنه لم يوهب قدرة أكبر كما النمل مثلا ، وإلا سارع للاستفادة بحا .

أكثر الناس قدرة للقفز إلى الأمام بحح في الوصول لمسافة تسعة أمتار ، أما القفز لأعلى فقد وصل لنحو المترين والنصف ، وذلك دون الاستعانة بأية أدوات مساعدة . هذا يعنى أن قدرة الإنسان الخارق على القفز إلى الأمام تصل إلى حوالى 2-0 أضعاف طوله ، وقدرته على القفز لأعلى تتجاوز طوله قليلا وهي ليست نسبا كبيرة جدا ، لأن نظائرها لدى البرغوث مثلا أعلى بكثير جدا (يقفز لأعلى بنحو مائتي ضعف طوله) . لكن على نحو عام ، فالحياة العصرية لم تعد تتطلب من الإنسان قدرات بارزة من هذا النوع .

الجرى هو الانتقال الذاتى بأقصى سرعة ممكنة ، وأسرع إنسان معروف حقق سرعة ٣٧ كيلومترا في الساعة ، وحافظ عليها لمدة حوالى ١٠ ثوان ، هي زمن سباق المائة متر ، وهي تزيد قليلا عن نصف سرعة الحصان القصوى .

فى معظم أجزاء الأرض ، أصبح المشى هو وسيلة الانتقال الذاتى الوحيدة الباقية تحت الاستخدام وسرعة الإنسان العادية فى هذا الجال ، تبلغ حوالى ستة كيلومترات فى الساعة . وهذه الوسيلة أخذت بدورها فى التقلص بشدة من حياة الإنسان . فبعد أن اعتاد البشر الانتقال لعدة كيلومترات مشيا ، أصبح الأمر لا يتعدى بضع مئات من الأمتار فى حياة المدينة اليوم .

العيب الأساس في الجرى والمشى على حد سواء ، هو كمية الطاقة الكبيرة المهدرة . فلو كانت العملية تتم مثلا بكفاءة ، ٩ . / ( كمحرك كهربائي بدائي ) ، لما احتاجت إلا إلى ربع الجهود المبذول . إن قدرة متسابق المائة ياردة تصل إلى ١٤ حصانا ، أى نحو ١١ كيلووات ، لكن العضلات تستهلك داخلها ثلاثة أرباع هذه القدرة ، ولا يزيد الناتج عن ٣ كيلووات . ولعل هذا يفسر كيف يستطيع الإنسان زيادة سرعة انتقاله بركوب الدراجة ، دون بذل مجهود أكبر فهو يستبعد المتعدد من العضلات الداخلية في آلية الجرى ، ومن ثم قدرا ضخما من الطاقة الضائعة .

رغم هذه الحقيقة ، وربما بسببها يظل من أبرز نقاط القوة في الجسم البشرى تلك الانسيابية والجمال المتناهيين لحركته . وذلك بفضل المراكز المتعددة للمخ الداخلة في آلية الحركة ، والتخزين الجاهز لآلاف الحركات في عقد خاصة في قاع المخ ، تصدر منها الأوامر للمراكز المختلفة ، وهذه تتحكم في عشرات العضلات في وقت واحد ، كي تخرج الحركة بنعومة ودقة تامتين .

وأقوى عضلة فى الجهاز العضلى للإنسان هى عضلة الفك ، هذه التى تصل قوتما فى الإنسان متوسط القوة ، إلى نحو . ٤ ثقل كيلوجرام . أما أكثر عضلات جسم الإنسان عطاءا وتفانيا ، فهى القلب بلا منازع ، هذا الذى يبذل يوميا من الطاقة ما يكفى لرفع شاحنة ضخمة لمسافة متر من الأرض .

والإنسان يتفاعل مع العالم المحيط بعدد من الحواس ، يمثل طيفا واسعا متعدد الخواص والإمكانات لكنه في نفس الوقت لا يبدو شديد التخصص أو الكفاءة ، ومن ثم بدأت تتضاءل إمكاناتها ، بالمقارنة بما أنتجته الحياة العصرية ، من حواس اصطناعية فائقة التخصص والمقدرة ، ناهيك عن الضمور التدريجي للحواس بسبب عدم الاستخدام ، وبسبب تغير البيئة ونوعية الطعام . . . إلخ .

مثال هذا أولا ، قدرة الإبصار التي تضاءلت على نحو مرعب . فبينما رأت زرقاء اليمامة جموع حسان بن تبع الحميرى قبل مسيرة ٣ أيام ، واستطاع من قبلها الإنسان البدائي ، كما هو ثابت ، أن يرى أربعة من أقمار المشترى ، أو يرى شمعة على بعد ٥٠ كيلومترا ، فإن الإنسان المعاصر لدى المقارنة ، يمكن اعتباره تقريبا كائنا ضريرا . وقد يكون ثمة

تفسير جزئى فى تغير وسيط الهواء نفسه ، أو فى طبيعة طعام الإنسان ، لكن يظل التفسير الأساس أنه لم يعد يدرب هذه الموهبة بالقدر الكافى ، وأنه وجد الأدوات التى راحت تغنيه تدريجيا عنها . وهذه وصلت لقدرات مذهلة كالمناظير التى ترى حافة الكون ، أو الميكروسكوپ الإليكترونى الذى يستطيع تمييز مسافة قدرها جزء من ٤ مليون جزء من المتر ، أو الميكروسكوپ السمعى الأقوى بحوالى ثلاث مرات . واليوم فإن المواصفات القياسية لقوة الإبصار المثالية لدى الإنسان هى قدرته على تمييز جسم يشغل زاوية مقدارها ١ دقيقة ، أى جزء من ستين جزء من الدرجة . هذه القدرة يسميها الأطباء ٢ على ٢ . وهى تعادل رؤية جسم طوله ١٩٨٨ مم من على مسافة ٢ أمتار .

من نافلة القول هنا ، أن الإنسان يستطيع رؤية الموجات الضوئية فقط ، أى ذلك الجزء من الطيف الكهرومغناطيسي الذى تتراوح أطواله الموجية ما بين ٤٠,٠ - ٧٠ ميكرون . ومحور هذا الجزء الذى يبلغ طوله الموجي بالضبط ٥٥،٠ ميكرون هو اللون الأخضر المصفر ، وهو بالتالى أفضل لون يمكن للإنسان أن يراه ، بينما تقل حدا حساسيته على أطراف اللون الأخمر ( بدءا من ٢٠,٠ ميكرون فأكثر ، حيث تبدأ الأشعة تحت الحمراء ) ، وعلى أطراف اللون البنفسجي ( ٥٤,٠ ميكرون فأقل حيث تبدأ الأشعة فوق البنفسجية ) . وهذا المجال لا يمثل على أية حال ، إلا فحوة صغيرة حدا بين خطين شبه متلاصقين ، في أى رسم للطيف الكهرومغناطيسي الكامل الذى يبدأ بأطوال موجية لا نحائية ( مثل الموجة الحاملة للقدرة المسماة التيار الكهربائي المستمر ) ، وينتهي بأشعة جاما التي لا يتحاوز طول موجتها حزءا من ألف مليون مليون حزء من المتر . وقد نجح الإنسان في الاستفادة من بعض الأشعة غير المرئية ، مثل الموجات الراديو والتليڤزيون والميكروويڤ والرادار ، وهذه كلها أطول موجيا من الضوء . أما الترددات الأعلى من الضوء ، فهي ضارة أو قاتلة بالنسبة له إذا زاد تعرضه لها عن حدود معينة ، مثل الأشعة فوق البنفسجية والسينية وأشعة جاما ، ولا يلجأ للحصول عليها إلا لأغراض محددة جدا .

والواقع أن قدرات الإنسان التكيفية المعدومة ، تجاه هذه الموجات ، تخلق له مشاكل فائقة في حالة تركه للأرض التي يحميها الغلاف الجوى العازل لمعظم هذه الموجات ، أو في حالة ضعف فعالية هذا الغلاف كما يقال حاليا في مشكلة ثقب الأوزون التي سنشير لبعض آثارها في الفصل التالي . (ملحوظة : المناطق المتطرفة الدنيا والعليا في الطيف الكهرومغناطيسي ، تمثل مجالا مفتوحا للبحث والاستكشاف ولا ينظر لها عادة بهذه البساطة . اقرأ مثلا : David ) . (Halliday & Robert Reusick —Physics —Part II

أما الصوت فهو موجات ميكانية حاملة للقدرة ، تتراوح الأطوال الموجية لما يسمعه الإنسان ممتاز المقدرة ما بين ٢٠ ذبذبة في الثانية ( بطول موجى ٢٠ مترا في حالة انتقالها في الهواء في الظروف العادية على سطح الأرض ) ، وما بين ٢٠٠٠ ذبذبة في الثانية ( بطول موجى حوالي ٢٠ ميلليمترا تحت نفس الظروف ) . وأفضل تردد يسمعه الإنسان هو ما بين ٢٠٠٠ و ٥٠٠٠ ذبذبة / ثانية . والإنسان يبدأ في سماع هذه الأصوات إذا زادت سعة موجتها عن واحد من الميليمتر ، وتدمر جهازه السمعى إذا وصلت لبضعة ميلليمترات . أو بمقاييس الضغط فإنه يسمع الأصوات إذا سببت تغيرا في ضغط الهواء مقداره ٢٠,٠ من الياسكال ، وتتداعى طبلة أذنه إذا وصلت القمة إلى مائة پاسكال ، أي جزء من ألف جزء من قيمة الضغط الجوى المعتاد .

على أنه ، وربما لحسن الحظ ، لا تستجيب الأذن تدريجيا بسهولة للترددات التي تقل أو تزيد عن هذا الجال الترددات وتحتاج الترددات المنخفضة لطاقة عالية حدا حتى تدخل في الجال المسموع للإنسان ، نفس الحال بالنسبة للترددات العالية . وهذه الأخيرة تصل بعد حد معين لأن لا تكون مسموعة له ، بل فقط لبعض الكائنات الأخرى كالكلاب أو الدولفين أو بعض الحشرات مثلا ، أو لبعض الأجهزة المصممة خصيصا .

رغم هذا فالمشكلة الأخطر فيما يتعلق بسمع الإنسان ، هي فقده السريع له مع تقدمه في العمر وهذه قاعدة عامة تسرى على كل البشر مهما كانت البيئة التي يحيون فيها ، لكنها تزيد على نحو هائل في حالة وجود الضوضاء . فالترددات ما بين ٢ – ٤ كيلوهيرتز (ضمن التي قلنا إنما أفضل ما يسمعه الإنسان ) تنخفض القدرة على سماعها مائتي مرة بالنسبة لشغيل في مصنع متوسط الضوضاء ما بين التحاقه بالشغل وخروجه الى التقاعد . ( للمزيد يمكن الاطلاع على ... The Merck Manual & K. Zaveri — Acoustic Noise Measurements ، وأيضا Phart الموضاء ما يعرف أن على مائة كيلومتر . هذا الشغيل لا بد وأن يقلقه أن يعرف أن إنسان الصيد في المناطق الجبلية ، سوف يسمع صوت الطائرة النفاثة ، قبل أن تصل إليه بأكثر من مائة كيلومتر . هذا الذي يعد مؤشرا بسيطا عما كانت عليه آذان أجدادنا القدامي .

يتبقى لدى الإنسان عدد آخر من الحواس، راحت بالمثل تتلاشى أهميتها على نحو مفجع. من هذه الشم والتذوق، فكلاهما يمثل قضية حياة أو موت بالنسبة لأسلافنا فى الغابات بالرغم من أنهما بالمقارنة بالحواس الأخرى، أو بالمقارنة فى نظائرها فى الحيوانات الأخرى، لا يحتلان سوى مركز ضئيل فى لحاء المخ. أما اليوم فقد أصبحتا حاستين للترفيه فى حياة الإنسان المعاصر، يهددهما خطر الانقراض كالذيل، إذا طبقنا عليهما المبادئ الدارونية.

أما حاسة اللمس فلها حكايتها الخاصة . قديما كانت اليد كافية جدا ليس فقط للتعرف على كافة المواد المتاحة في الحياة ، إنما لأن تكون مصدرا لا ينضب لمتعة الإنسان ( بشار بن برد -٤ ٢١١ – ٢٨٤ حش- كتب أشد أشعاره في الغزل براعة وهو أعمى ) . أما الآن فإن أغلب ما تنتجه المصانع من مواد ضرورية للحياة اليومية ، لا تقدر اليد على اختبار مدى نعومة ملمسه أو دقة أبعاده أو خلوه من الشروخ الداخلية الدقيقة . ولا بد من استحداث أجهزة خاصة للقيام بمذه المهام . ومن هنا بدات تفقد يد الإنسان ، التي هي أم كل الاختراعات ، قدراتما الأسطورية الخلاقة كأداة تقنية .

وأخيرا هناك الحاسة السادسة ، وهي حاسة مدهشة بالفعل ، يستطيع الإنسان من خلالها استقبال رسائل من ناس على بعد (التخاطر) ، أو رؤية الأشياء أو الحوادث من غير طريق الحواس الخمس (الاستشفاف) ، أو القدرة على تحريك الأشياء (التحريك النفسي) ، أو الاتصال بالموتي (رؤية الماضي) أو الاطلاع على ما سوف يحدث (رؤية المستقبل) . لكن باستثناء القدرتين الأوليين فبقية القدرات بالغة الضعف ، ولم يستدل عليها بدليل علمي قاطع بعد . أما التخاطر والاستشفاف ، فرغم الثقة في كونهما قوى حقيقية مؤكدة علميا ، وإن اختلف التفسير ، لا يتمتع بأي منهما إلا عدد قليل جدا من البشر ، وتحتاج بجانب وجودها الطبيعي لديهم ، إلى تدريبات شاقة من أجل اكتشافها وتنميتها .

وللإنسان عدة وسائل طبيعية تحمى وجوده ، يأتى في مقدمتها إطلاقا الجلد ، الذي يحميه ضد الخدوش والكحت واختراق الجراثيم ، فضلا عن العزل الحراري والكيميائي والميكاني لمكونات الجسم الداخلية . كما أن هناك أربعة أنواع

من الزوائد الجلدية التى تزيد من كفاءة عملية الحماية هذه ، هى الشعر والأظافر والغدد الشحمية والغدد العرقية . وللجلد خاصية الالتئام السريع ، عدا بعض الحالات المرضية المحدودة ، وذلك في حالة قطعه ، إذ يتجلط الدم خلال دقائق معدودات ، ويبدأ تكون شعيرات دموية جديدة بدل التالفة خلال ٢٤ ساعة ، ويكتمل بناء طبقات الجلد المختلفة خلال أسبوعين على الأكثر .

أيضا يحمى بعض أجزاء الجسم غير الخارجية والتي تتعرض مع ذلك لدخول مواد دخيلة مثل الفم والقناة الهضمية والجهاز التنفسى والجهاز التناسلي للأنثى ، يحميها نوع من الأغشية المخاطية ، وهي كافية في الأحوال العادية لأداء نفس وظيفة الحماية بكفاءة عالية .

كذلك فان التصميم الهندسي لأعضاء الجسم الأكثر أهمية ، يبدو على قدر عال من الحصافة والذكاء فها هي العين مدفونة في كهف عميق يعلوه جفن عظمي بارز ، ويحرسها من الجانب واحدة من أقوى عظام الجسم قاطبة ، هي العظمة الخدية . وبالمثل فإن أجزاء السمع توجد في وضع حماية أمثل ، لأنها قابعة هناك على أبعد من مسافة بوصة من أن تصل لها يد . كل ذلك ناهيك عن تلك العلبة العظمية الجبارة المبطنة بعدة وسائد مرنة ، والمسماة الجمحمة ، والتي صممت هكذا لتحمى وحدة الإجراء المركزية لنشاط الكائن البشرى ومخزن بيانات الذاكرة له ، المخ .

بخلاف هذا اكتسب الجسم الآدمى المتعدد من آليات الحماية من أسلافه من الكائنات ، في مقدمتها جميعا يأتى الآلم ، وهو التنبيه المبكر للأخطار سواء القادمة من الخارج أو الناجمة من خلل داخلى . وهناك أيضا ضيق حدقة العين ، للحماية من الضوء الزائد . كما أن الجهاز التنفسي يتخذ لنفسه عددا من الاحتياطات الوقائية الفورية لحمايته ضد أي غزو خارجي ، أو للتنبيه لوجود متاعب داخلية . نقصد العطاس والشرقة والكحة ، أو قيامه بالتثاوب لتحديد كلى لهواء الرئتين ، ومنح الدم كمية إضافية من الأوكسچين النقى .

يفوق جميع أجهزة الحماية السابقة ، أكثر الجميع خطورة وتعقيدا : جهاز المناعة الداخلي ، بأسلحته المتعددة وكفاءته العالية ، والذي يحمى الإنسان ضد غزو معظم الكائنات الحية الدقيقة ، التي قد تسبب موته ، وضد كافة المواد أو الأعضاء الداخلية على نحو عام . هذا بالطبع باستثناء بعض الأوبئة الفتاكة أو حالات الغزو المكثف ، أو حالات ضعف مناعة الجسم أو ضعفه ككل لسبب أو آخر . ومنذ قديم الزمن تنبه الإنسان إلى الحاجة لتقديم عون خارجي ، يعمل في نفس الاتجاه وبالتوازي ، مع جهاز مناعته ، وذلك ممثلا فيما كان يتناوله من أعشاب أو عقاقير أو ما يستنشقه من أبخرتما . وأضيف لهذا تدريجيا أعداد متزايدة من المركبات غير الطبيعية سواء الأمصال والمضادات الحيوية المستخلصة بطرق خاصة أو بالأدوية التخليقية بالكامل . مع هذه لا زالت المعركة حامية الوطيس بين معسكر الإنسان ومعسكر الكائنات الدقيقة لا سيما وأن الأخير اكتشف أخيرا أسرار جهاز مناعة الأول ، فراح يغزوه مؤخرا بأحد أسلحته التي ادخرها طويلا : ڤيروس الأيدز المحطم من حيث المنبع لجهاز المناعة نفسه ، وفي عقر داره . كما بدأت تتوالى مؤخرا أنباء فيروس جديد ظهر في قرية ألمانية قادر على أداء نفس المهمة ، وبكفاءة أعلى .

المدهش رغم ذلك أن الحالة العكسية نفسها لا تحظى بالكثير من الإعجاب أو الحسد . فأداء جهاز المناعة لوظائفه على نحو فائق ، يعتبره الناس أيضا مرضا ، بل حفنة من الأمراض ، تتراوح تسمياتها ما بين الربو والحساسية وحمى القش ، وهلم جرا .

ما يستنتج من هذا العرض العام لقدرات الإنسان البيولوچية أنه تمتع بطيف واسع من القدرات ساعده على التكيف على نحو مبدع مع ظروف الحياة على الأرض عند بدء ظهوره عليها . إلا أن أغلب هذه الصفات المتعددة كميا ، ليس بالغ القوة أو التخصص كما في هذا الكائن أو ذاك . والأبعد أن أغلب هذه الصفات يكاد يفقد بالكامل أهميته من الناحية الكيفية مع تعقد أنماط الحياة ، أو لدخول عوامل بيئية طبيعية جديدة أو عوامل اصطنعها الإنسان بنفسه . ويمكن إعادة صياغة هذا ، بما قاله پيتر فارب في كتابه الممتع ' النوع البشرى ' Humankind ( مترجم في سلسلة عالم المعرفة برقم ٢٧ بعنوان ' بنو الإنسان ') : ' الإنسان حيوان ذو قدرات عامة غير متخصصة ، فبصره أضعف كثيرا من الكلب ، وسرعته أقل كثيرا من الإيل ، وسباحته أضعف كثيرا من الدولفين... ولكنه لا يعيش نفس مدى الحياة الضيق لهذه الحيوانات وينجح في عمل أشياء متعددة لأن قدراته عامة وغير متخصصة... إن يعيش نفس مدى الحياة الضيق لهذه الحيوانات وينجح في عمل أشياء متعددة لأن قدراته عامة وغير متخصصة... إن يعارد الحصان أو الغزال ويتعقبه لبضعة أيام حتى يتعبه ويمسك به ، ثم يقرر ما إذا كان يريد ركوب الحصان أو رسم صورة له ، أو عبادته أو قتله أو أكله . ونتيجة لكون أحسامنا مبنية على أساس هذا التكيف ، نجد أن حياة الدعة التي يعيشها الناس في المجتمعات الصناعية المتقدمة لا تتوافق مع هذا التركيب ' .

ومن هنا يبدأ في استعراض أن اتساع الرئتين وسرعة خفقان القلب لدى الخطر تقدف لإيصال الأوكسچين سريعا للعضلات للقيام برد الفعل المناسب كالجرى مثلا ، نفس الحال مع إفراز الأدرينالين في نفس هذه الحالة وحكمته حرق مزيد من الطاقة المخزونة لحاجة عملية الجرى إليها . لكن هذه الآليات ما زالت تحدث بالتالي للإنسان المعاصر ، فقط مع اختلاف واحد ، أنه لا يقوم بالجرى هذا . من ثم يعود الدهن ليترسب من جديد على جدران الشرايين ويقصر عمرها... من هنا أصبح من الأفضل بل من الضرورة ، للنجاح في المجتمع المعاصر أن يضبط انفعالاته ، وإن لم يفعل فليس الفشل هو عقوبته الوحيدة ، بل النبذ والحرمان من الصلاحية الاجتماعية ، والإيداع في المستشفيات العقلية أو السجون . وببساطة منقضة يقول فارب : ' إن جسم الإنسان متكيف للقنص ولم الثمار وليس للشغل العقلي '!

ترى هل من حل هناك لهذه المعضلة الوجودية ؟... لو يهمك الموضوع ، استمر في قراءة الكتاب الذي بين يديك الآن .

### الفصل الثاني حدود البقاء

استعرضنا في الفصل السابق الإمكانات التي يتفاعل ويتكيف بها الإنسان مع البيئة المحيطة به . لكن قد يحدث أحيانا أن تتجاوز التغيرات البيئية الحدود القصوى للتكيف الإنساني ، وهنا يصبح وجود الإنسان وحياته نفسيهما معرضين للخطر . وسنحاول فيما يلى من هذا الفصل استكشاف الحدود الخارجية لقدرة الإنسان على البقاء تحت الظروف البيئية المختلفة .

تعود الإنسان أن يعيش في غلاف غازى يسمى الهواء . مواصفات الهواء أنه خليط غازى يبلغ ضغطه عند سطح الأرض حوالى ١٠٠٠، ١ پاسكال . ويتكون من نيتروچين بنسبة ٢٠,٠٠ / وأوكسچين بنسبة ٢٠,٠٠ / وأرجون بنسبة ١٥,٠٠ / وثانى أوكسيد الكربون بنسبة ٢٠,٠ / ، هذا فضلا عن اقتفاءات من الهيدروچين والنيون والكرپتون والميليام والأوزون والزينون ، وبعض المكونات الغازية الهيدروكربونية ، وبعض نواتج الاحتراق الأخرى كأول أوكسيد الكربون ومركبات الغازية وغيرها . ومن الممكن أن يختلط كل هذا بنسبة من بخار الماء ، قد تصل الى ١ : ٢٥ منه . وعامة يقدر وزن الماء العالق في هواء الأرض بنحو ١٣ مليون طن .

لا يبدو فائق الأهمية بالنسبة للإنسان في كل هذا ، سوى الأوكسچين ، فهو الذى يؤكسد الغذاء ويمد الجسم بالتالى بالطاقة أولا بأول . ويكفى وقف توارد هذا الأوكسچين للجسم لبضع دقائق لتلف المخ وموت الإنسان ، الأمر الذى يحدث في أغلب حالات الاختناق الغازى ، أو يؤدى إلى ارتعاش بطيني وسكتة نتيجة لزيادة حجم الدم ، في حالات الغرق .

على أن الاعتقاد في أهمية الأوكسچين وحده للحياة ، من بين كل مكونات الغلاف الغازى ، لا يعدو إلا خرافة تتردد على ألسنة العموم وليس سواهم . فالحقيقة أن كل كائنات الأرض الحية بدءا من البكتيريا النباتية حتى الإنسان ، هى ابن جاز القول- ' ترجمة حيوية ' للغلاف الغازى للأرض . المتدينون يرفعون حواجبهم اندهاشا من عبقرية الخالق الذى جعل الهواء وغيره من مفردات البيئة مناسبة تماما لأحسامنا ، بينما الحقيقة ببساطة أننا نحن المناسبون لها . والبديهي أنه لو كان الهواء لا يحوى النيتروچين أو ثاني أوكسيد الكربون مثلا ، لاختلف تماما أغلب ما نراه على الأرض من كائنات المملكتين النباتية والحيوانية ، ولما نشأ من الأصل أى من الكائنات التي نعوفها . لذا فمن الواجب تصور أن ثمة أشكالا أخرى للحياة وربما للذكاء في الأجرام الأخرى ، لا هي حيوانية ولا نباتية ، ( ربما يكون هناك كائنات سائلة أو غازية أو أمرى للحياة وميكانية . . . وربما يكون الكون نفسه أحد تلك الكائنات الحية ، أو ربما يعيش فوق أحد إليكترونات حسمك حشود من الكائنات الذكية . . . لا أحد يمكنه الجزم بعكس هذا .

النيتروچين يدخل فيما يسمى بدورة النيتروچين ، وهى العملية المحورية فى آلية إعادة خلق الطعام من التربة . أما ثابى أوكسيد الكربون فيدخل فى دورة أخرى لا تقل حيوية ، وهى التمثيل الكلوروفيلى ، وذلك لبناء النبات وإنتاج الغذاء من ناحية (حيث تتغذى عليه بعض النباتات مثل القمح والشعير والأرز) ، ومن ناحية أخرى لإعادة إنتاج الأوكسچين

لتعويض استهلاك الحيوان وبعض النباتات الأخرى له ، والتي تستمد طاقتها من حرق الكربون به ، لتحويله لثاني أوكسيد الكربون .

الطبيعى أن يظهر بناء حسم الإنسان من البداية ، متكيفا تماما من مكونات الغلاف الغازى الرئيسة تلك ، كما أنه الطبيعى أن يظهر بناء حسم الإنسان من البداية على مكون ثانوى في هذا الغلاف ، بمعنى أنه كما قلنا لو لم يكن هذا المكون موجود أصلا لما وجد الإنسان من البداية بهذه الصورة . ولعل الإنسان بدأ يدرك هذه الحقيقة مؤخرا مع بداية حدوث اختلال في طبقة الأوزون (هذه الحقيقة قد تقودنا لتفسير ما لسر ذلك المرض الغامض السرطان ، سنتحدث عنه في الفصل التالى ) .

ينضوى تحت علاقة الإنسان بالغلاف الجوى ، قيمة ضغط هذا الغلاف على جسمه . فالإنسان يعانى متاعب خطيرة مع أى تغير يطرأ على الضغط المحيط ، يتجاوز حدا معينا . على ارتفاع من ١٥٠٠ الى ٢٥٠٠ متر يتسبب هذا في تمدد الهواء الحر في فراغات الجسم بنسبة ٢٥٠ / ، وعند هذا الارتفاع يستلزم لمرضى الرئة ارتداء حقائب خاصة . والإنسان السليم قد يصاب في هذه الحالة بحساسية أو أزمة تنفسية عليا ، ومن ثم انسداد قناة ستاكيوس والجيوب الأنفية . عند هذا الارتفاع يصبح ضغط الأوكسچين الجزئى ٧٠ ميلليمترا فقط من الزئبق ، وهذا يسبب متاعب جمة لمرضى الربو والالتهاب الرئوى والتليف الرئوى الجزئى ، ولأصحاب احتقان القلب والأنيميا والذبحة الصدرية وسائر أمراض الجهاز الدورى عامة . أيضا يصاب الإنسان في الضغط المنخفض بتراكم السوائل في مفصل القدم ، وبزيادة ضغط الدم ، وإحهادات فسيولوچية واضطرابات عصبية مختلفة .

تعالوا نتتبع ما يحدث لمتسلق جبال غير مستعد جيدا لرحلة العمر نحو القمة . عند ارتفاع ٢٠٠ متر يبدأ ما يسمى بإعياء الجبال ، وهو صداع وضعف وغثيان وقئ واضطراب في النوم وحدة ضربات القلب . وعليه أن يستريح بعد هذا لمدة يومين على الأقل قبل مواصلة الرحلة . حين يصل الى ارتفاع ٢٠٠ متر يصبح مهددا بنزيف تحت الأظافر وبنزيف شبكى ، ما لم يكن قد أجرى اختبارات خاصة على نفسه من قبل . أما في حالة صعوده بدون راحة كافية حتى ارتفاع مداع متر فإنه سيعاني من البصاق الدامي وحمى خفيفة وقد يصاب بأزمة قلبية أو التهاب رئوى ، والنهاية هي صداع مستمر فغيبوبة موت خلال ساعات . كما أنه قد يتعرض لما هو أخطر وأكثر ألما من هذا ، ما يسمى بالاستسقاء الشوكى ، فبحانب الصداع سوف تضطرب كل حركات أطرافه ، ويبدأ في الهلاوس ، ذلك قبل أن تأتيه الغيبوبة مالمت .

مع هذا الإنسان يمكنه في الواقع العيش الدائم في ارتفاع ٠٠٠ متر فقط مع انتقال تدريجي شديد البطء ، وتجهيزات خاصة من الأدوية . وعامة فإن الارتفاع الذي سيصيب إمكانات التكيف الإنساني بانهيار محتوم مهما كانت استعداداته هو ارتفاع ٢٠٠٠ متر ( ثلثا قمة إيثيريست ، التي لم تقهر قط دون دعم تقني هائل! ) .

وفى كل الأحوال فان البشر الذين يعيشون تحت الضغط الجوى الكامل ، فى السهول وما إليها ، اعتادوا أن يحسدوا أقرانهم المولودين فوق قمم الجبال ، لأنهم يتمتعون بظاهرة لا تزال مدهشة ومحيرة حقا ، ألا وهى تجاوز معظمهم لعمر المائة عام .

لكن ماذا لو حدث العكس ؟ أى لو قرر الإنسان الهبوط للأعماق والتعرض لضغوط أعلى . إن الزيادة في الضغط تحت الماء تأخذ أبعادا درامية ، فكل عشرة أمتار تزيد الضغط الواقع على الجسم بما يوازى ضغطا جويا جديدا كاملا . وأى هبوط قليل سوف يثير نفس متاعب الحساسية والجيوب الأنفية وقناة ستاكيوس ، وإلا تمددت شعيرات الأذن الوسطى ونزفت ، وهذا بدوره قد يكون أرحم الشرور ، لأنه لو تأخر حدوثه قليلا لانفجرت طبلة الأذن نفسها .

تبعا لقانون بويل للغازات ، فإن حجم هواء الرئة يتناقص إلى النصف مع الهبوط لعمق ١٠ أمتار ، وهذا وحده قد يسبب دوارا خطيرا ، يترتب عليه فقد التوازن . كما أن هناك خطرا آخر لا تسهل الاستهانة به هو اختلاف الضغوط الجزئية لمكونات الهواء المختلفة . فعند زيادة ضغط الأوكسچين الجزئي لأكثر من نصف جوى ( ٣٨٠ مم زئبق ) قد تتلف الرئة ، ولدى وصول الأوكسچين لضعف الضغط الجوى يحدث تسمما . نفس الحال مع النيتروچين الذى يسبب غيبوبة النيتروچين لمتنفسي الهواء المضغوط على عمق ٣٠ مترا ، وتصبح قاتلة بالقطع على عمق مائة متر . وقد يبدو أن الإسراع في التنفس أمر حصيف لزيادة القدرة على السباحة أو الشغل تحت الماء ، لكنه في الواقع أقصر الطرق الى الموت ، لأن فقد ثاني أوكسيد الكربون يلغي كل الحوافز الداعية للتنفس ، ومن ثم سيحدث الإغماء الأوكسچيني .

على أن الأجهزة الحديثة استطاعت أن تجنب الإنسان معظم مخاطر الغوص ، لكن القليل منها فقط ، هو ما يمكنه تجنيب الإنسان المتاعب المميتة للصعود من الأعماق بدون تروى . من هذه الجلطة الهوائية القاتلة التي يسببها انفصال النيتروچين عن الدم داخل الأوعية الدموية عند التخفيض الفجائي للضغط . وعامة فإن الصعود بلا توقف بعد غوصة طويلة سيسبب على الأقل آلاما حادة ، ثم فقدانا للإحساس في الأطراف ، واضطرابات مختلفة في الجهاز العصبي . لكن يمكن القول ككل إن الصحة الجيدة والتدريب الدقيق ، ومحاولة الغواص الماهر معرفة حدود تحمله ، وتنمية قدرته على تجاوزها ، هذه جميعا بالإضافة للأجهزة الحديثة ، جعلت من الممكن لعدد كبير من الغواصين المحترفين تجنب معظم تلك المحاطر .

هكذا تبدو لنا بعض الحدود القصوى لقدرة الإنسان على الحركة والانتقال وتغيير الوسيط المحيط . وبصورة أعم ، ينص قانون نيوتون الثاني للحركة ، على أن الحركة بسرعة منتظمة في خط مستقيم ، تساوى تماما السكون من حيث عدم وجود قوى خارجية مؤثرة على الجسم المتحرك . لذا فنحن نرى الإنسان ينطلق في قطارات وسيارات تصل سرعتها الى ٢٠٠ كيلومترا في الساعة ، ناهيك عن الطائرات النفاثة والصواريخ ، كل ذلك دون وجود أذى يذكر . لذا فان المشكلة تكمن فيما يسمى بعجلة الحركة أو التسارع acceleration والتباطؤ deceleration ، أى كل تزايد أو تناقص في السرعة ، ما بين السكون والحد الأقصى للسرعة أو العكس . أيضا فان الحركة المنحنية ، ولو بسرعة دوران منتظمة ، تسبب عجلة في اتجاه مركز الدوران . وكل عجلة حركية تسبب للإنسان دوارا إذا زادت عن حد معين . والسبب في هذا بسيط ، ألا وهو تلامس فروع العصب الثامن مع فروع العصب القوقعي داخل الأذن الداخلية ، فضلا عما تسببه العجلة مبدئيا من إثارة زائدة للجهاز الدهليزى ككل . كل هذا يترجم لشحوب ورعشة وعرق بارد وصداع وإرهاق ، ويؤدى الى قئ وغثيان وفقد للقدرة على التركيز . والواضح أن تصميم الأذن غير محصن ضد هذا الخطر ، لأنه لم تخلق قط للإنسان الظروف التكيفية التي كان يمكنها الإسهام في تطوير هذا التصميم . أو بمعني أصح ، إن جهاز الاتزان يؤدى هكذا دوره بفاعلية فائقة في حدود الحركة الطبيعية للإنسان ، وليس في حدود مصطنعة أبعد منها .

وأنواع دوار الحركة متعددة ، منها دوار البحر ودوار الطيران ودوار السيارة ودوار القطار ودوار التأرجح . ( وإن كان ثمة أنواع أخرى من الدوار كدوار المرتفعات ترجع لعوامل نفسية محضة ) .

الاهتزازات هي السر وراء معظم أنواع الدوار تلك . فالذبذبة الميكانية ما هي إلا حركة ترددية للحسم المتذبذب ، معني زيادة سرعته في إتجاه معين ثم تناقصها حتى السكون ثم تزايدها في الإتجاه العكسى فسكونها ثم تناقصها وهكذا . هذه محنة حقيقية ، فهي ليست مجرد عجلة ثابتة القيمة والاتجاه على كل أذاها ، بل عجلة تتميز بتغير مرعب في قيمتها طوال الوقت زيادة ونقصانا ، ليس في اتجاه واحد إنما في الاتجاه وعكسه ، وبسرعة هي تردد الذبذبة ، والذي قد يكون بطيئا جدا كحركة السفن صعودا وهبوطا ، أو سريعا جدا كالرعشة التي نحسها أثناء حركة القطار أو السيارة السريعة . والبشر الذين اعتادوا السفر يوميا لمسافات طويلة ، قد تسبب لهم الذبذبات الميكانية أخطارا أخرى كتآكل غضاريف العمود الفقرى . كما أن الذبذبات عالية التردد كالتي تصدر من حفار الأرض الهوائي ، تصيب الأوعية الدموية وأعصاب اليدين والذراعين بأضرار فادحة على الجري البعيد .

على أن أخطر ، وفي نفس الوقت أبسط ، عجلة يمكن أن تمدد حياة الإنسان ، هي عجلة الجاذبية الأرضية . فلو حدث وسقط الإنسان تبعا لها لمسافة ١٠ أمتار ، فان سرعته تبلغ نحو ١٤ مترا في الثانية ، وهي كافية إذا كانت الأرض هي ما ينتظره هناك ، لكسر عدد لا بأس به من عظامه فضلا عن تحطيم الجمجمة ، أو على الأقل ارتجاج قاتل وفورى في المخ ، نتيجة لتمزق أنسجته بسبب العجلة التزايدية والتناقصية لحركته داخل الجمجمة كرد فعل للصدمة . وتقول الإحصائيات (كتاب ميرك المشار إليه ) إن صدمات الدماغ تمثل على نحو عام ٥٠ ./ من المسببات المخية للموت قبل سن الخمسين .

ولو تركنا الحركة وما تسمح به للإنسان داخلها ، من هامش سماح ضيق وخانق ، وانتقلنا للتكيف الحرارى لوجدنا هامش السماح الحرارى ليس أوسع كثيرا .

الجو المثالى كالذى تضبط عليه مثلا معظم أجهزة تكييف الهواء هو ٢٥ درجة مئوية ( أو ٢٩٨ درجة مطلقة ) . والإنسان بابتكاره الملابس استطاع أن يتكيف مع درجات حرارة تفوق أو تقل عن هذه الدرجة المثالية بنحو ٢٠ درجة مئوية . لكن في حالة تجاوز الأمر لهذه الحدود ، تبدأ الحروق وضربات الشمس من ناحية وضربات البرد والصقيع من ناحية أخدى .

يبدأ إحساس الإنسان بالحرارة بحدوث شد في العضلات نتيجة بذل مجهود في جو تزيد درجة حرارته عن درجة حرارة الجسم، مع فقد كلوريد الصوديوم عبر النتح المتسارع، وهذا عرض معروف جيدا لمتزلجي الجليد الذين يرتدون ملابس ثقيلة جدا، وقد يكون معروفا أيضا للكثير من الناس في ظروف الإجهاد العادية في الأيام الحارة.

وضربة الحر ، هى إصابة سببها خلل فى جهاز التكيف الحرارى للإنسان ، ينجم عن تعرضه الطويل لدرجات حرارة عالية . وهى تؤدى لتوقف الجسم عن فقد الحرارة وغياب العرق وارتفاع حرارة الجلد وجفافه ، ثم ارتفاع حرارة الجسم فحأة إلى ٤١ درجة مئوية ، وإحساس المصاب بأنه يحترق ، وبعد قليل تتجاوز حرارته الـ ٤١ درجة ويموت .

أيضا فالتعرض الطويل للحرارة قد يؤدى لأعراض عكسية تسمى الإعياء الحرارى ، وهذا يسبب فقدا سريعا للسوائل وإعياءا وإحساسا شديدا بالتعب وضعف النبض وصعوبة التنفس والبرد والشحوب ، وتنخفض درجة حرارة الجسم للحد الذى يؤدى للموت .

أما الشمس فإنها ترسل الينا طيفا واسعا من الأشعة تتراوح أطوالها الموجية ما بين ٢٩,٠ و ١,٨٥ ميكرون . والأشعة فوق البنفسجية التي يقل طولها الموجى عن ٣٣,٠ ميكرون تسبب زيادة في سمك الجلد واسمراره وحدوث النمش . أما التي تقل عن ٣,٠ ميكرون فهي تسبب ما يسمى حرق الشمس الحاد وأعراضه هي الألم والتورم وعدم احتمال اللمس ، فضلا عن الكثير من أعراض الحرق الحراري ، مثل الحمي والرعشة والضعف والصدمة ، قد تحدث عدوى تلوث ميكروبي في المناطق المصابة .

وكلمة الحرق الحرارى المذكورة يقصد بها نوع آخر من الإصابات قد ينجم عن التعرض لعوامل حرارية على نحو مباشر ( جسم أو سائل أو غاز ساخن ) ، أو لعوامل كيميائية ( كالاحماض أو القلويات المركزة أو الفوسفور أو بعض المركبات السائلة أو الغازية الأخرى ) ، أو لعوامل كهربية ( صدمة كهربية ) . وهذه الأخيرة تسبب حروقا موضعية خطيرة إذا أصابت السائلة أو العاقين مثلا . أما بالطبع إذا أصابت جزءا من الجسم بحيث يمر التيار عبر القفص الصدرى ، فان مرور جزء من الأمبير كاف لإحداث ارتعاش بطيني قاتل على الفور .

إذا عدنا للحديث عن أشعة الشمس فوق البنفسجية ، فيمكن القول إن خطورتما الحقيقية قد تتبدى مستقبلا ، إذا صح توقع بعض العلماء فيما يتعلق باستمرار فجوة طبقة غاز الأوزون ، الذى يحمى كائنات الأرض من معظم الإشعاعات الضارة رغم أن سمكها لا يتجاوز ثلاثة ميلليمترات . آنذاك ستتزايد تدريجيا نسبة الاصابة بالحروق والالتهابات وتراكوما العين وسرطان الجلد ، وهي كافية بالتأكيد لانقراض العرق البشرى ، ثم يبدأ الدمار يحيق ببقية الحيوانات والمزروعات ، وربما يقضى في النهاية على أعتى كائنات الكوكب عمرا وخبرة وتمكنا وتكيفا ، سيدة الأرض جمعاء : المكتبريا نفسها .

فى الجانب الآخر من الطيف الحرارى تأتى إصابات البرد . درجات الحرارة الأعلى قليلا من درجة تجمد الماء ( الصفر المئوى ) تسبب ما يسمى إصابة البرد الرطب ، وينجم عنها تيبس الأطراف وتورم الأصابع ورعشة البرد . أما التعرض للبرد الجاف ( ما دون الصفر المئوى ) ، فيسبب تجمد الجلد ، وبياضه ، واضطرابات عقلية خطيرة وهبوط التنفس وضربات القلب حتى توقفها تماما .

وتفسير ما يحدث هذا ، هو تكون بللورات الثلج في سوائل الخلايا ، ثم تجلط الدم لنقص خلايا الدم الحمراء ، وبعد قليل تمنع الشعيرات الدموية بأوامر عصبية الدم عن العضو المصاب ، وتعيده للقلب ، وكأنها اتخذت قرارا شجاعا بالتضحية بالجزء المصاب من أجل إنقاذ الباقي .

أما الاضطرابات النفسية والعقلية المصاحبة لإنخفاض الحرارة فلا يعرف كنهها أحد على وجه الدقة . هذا باستثناء ما رواه سائق الشاحنة في تلك القصة الطريفة . حيث انحبس خطأ في ثلاجة سيارته ناقلة اللحوم وبدأ في تدوين مشاعره التي يمر بها على ظهر دفتر الفواتير ، إلى أن توقف عن الكتابة ومات . وبعدها أتت الشرطة والأسعاف ، ووجدوا دفتر الفواتير ، لكنهم احتاروا في تحديد سبب الموت لأن جهاز التبريد لم يكن يشتغل أصلا !

على أية حال ، فجميع الحدود الحرارية القاتلة التي تحدثنا عنها هنا ، والتي قد تكون ٥٠ درجة مئوية ، لا تمثل إلا منطقة تافهة في الطيف الحراري المتاح على الأرض ، والذي يبدأ بالغازات المسالة عند حرارة -٢٠٠ درجة مئوية ، وينتهى عند مليون درجة مئوية ، قلب الاندماج الهيدروچيني .

يبقى من الحديث عن حدود البقاء الإنساني ثلاثة موضوعات فائقة الخطورة ، سنضطر لإيجازها ، ربما لأنها بالفعل فائقة الخطورة ، ويعرف كل القراء الكثير عنها مسبقا ، بالإضافة لأسباب معينة قد تخص كل منها .

الخطر الأول هو خطر الإشعاعات ، وقد تعرضنا لبعضها ، وما يزال في جعبتها الكثير مما يهدد الإنسان كالأشعة السينية وأشعة جاما وجسيمات ألفا وبيتا والنيوترون . بل لقد بدأ الحديث عن ما يسمى ' التلوث الكهرومغناطيسى ' ، إذ ثبت أن أشعة الراديو والتليڤزيون والرادار والميكروويڤ وما إليها ، رغم طاقتها بالغة الضعف ، يمكن أن تسبب أضرارا جسيمة على الكائن البشرى ، قد تصل لحد تشويه الأجنة أو الإصابة بالتخلف العقلى والسرطان والموت . وعامة فإن أخطار الإشعاعات تبدأ بمجرد زغللة الإبصار من جراء جلوس قصير أمام التليڤزيون أو شاشة الحاسوب ، وتنتهى بمئات إن لم يكن آلاف الأعراض ، وكافة أنواع الإصابات التدريجية والعاجلة والأجلة القاتلة أو المزمنة أو التي تصيب الأجنة ، نتيجة التعرض لانفجار نووى حرارى أو لتسرب إشعاعى خاطئ . وليس هنا بحال مجال سرد هذا الطيف المفزع والذي يستغرق عادة كتبا متعددة كاملة .

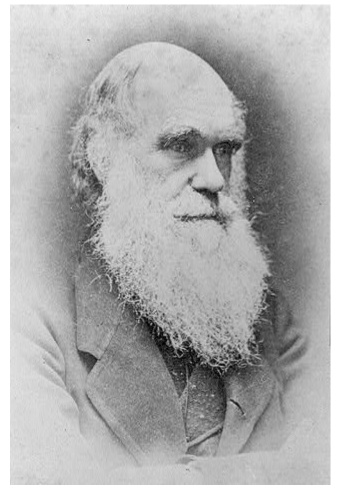
الخطر الثاني هو خطر السموم . ولن نستطيع أن نفيض فيه أيضا لأن عدد المواد السامة القاتلة يتجاوز الثلاثة آلاف نوع ، وعدد أنواع الزواحف والحشرات والنباتات السامة يتجاوز الألفين ، ولكل منها أثره الفريد المتفرد المتلذذ قبل أن يفضى الى موت الإنسان .

الخطر الثالث ، والذى يضع الحد التراچيدى الأعظم لبقاء الإنسان هو الموت الطبيعى . هذا الأمر لم يتغلب عليه البشر بعد ، رغم أحلامهم التى لا تنتهى حول فكرة الخلود . كل ما حدث أن بعض الناس ، وهم الذين يعيشون فى البلدان الأكثر رفاهة وتقدما ، قد رفعوا معدل أعمارهم ، بصورة قد تبدو مثيرة أحيانا . فاليوم يتوقع الإنسان هناك فى يوم ولادته ، أن يعيش ٧٥ عاما ، والمنتظر أن يتجاوز الرقم المائة عام فى خلال قرن من الزمان . وحاليا يوجد بين أبناء تلك الدول ، البعض ممن يحرصون على حياة فائقة الصحية ( مثل المغنى مايكل چاكسون ) . وهو يتوقع أن يعيش نتيجة لذلك ، لما يتيح له على الأقل رؤية القرن بعد القادم .

وللحق فان الصورة العامة قد تحسنت كثيرا بفضل مبتكرات الحماية والعلاج الطبية . فالإنسان في أشد مجموعة من الدول تخلفا ، يتوقع يوم مولده أن يعيش ٥٠ عاما ، وهذا حد لم يحلم به أطفال أوروپا إلا في هذا القرن . أما إنسان العصور الوسطى فلم يكن يحلم إلا بثلاثين أو خمسة وثلاثين عاما على الأكثر . وإنسان العصر الحديدى لم يزد متوسط عمره عن ١٨ عاما فقط لاغير . السبب الأساس بالطبع هو كثرة وفيات الأطفال ، بالإضافة للأوبئة والأمراض المتوطنة . . . إلخ . لكن لزيادة الأعمار وعدد السكان آثارا اجتماعية واقتصادية سلبية قد لا تقل مأساوية عند فقدان الحياة نفسه ، ولعلنا سنتحدث عنها في حينها .

الحديث طبعا عن الموت يطول ( يرجع له إن شئت ، في أى مرجع طبى ) ، وذلك لأن مجرد تسمية الأعراض والأمراض التي تصيب الكهول قد يستغرق عدة صفحات ، بدون أى شرح لاى منها!

## الفصل الثالث اقتصادیات الأداء البیولوچی



لا نعتقد أن الإنسان سوف يستسلم بسهولة إذا ظهر على وجه الأرض كائنات جديدة أكثر منه ذكاء أو تكيفا . والمنضدة التي يجرى عليها تبادل أوراق اللعب بين الإنسان وحضارته ، وتلك الكائنات وحضارتها ، حضارة ما بعد-الإنسان ، هي بالضرورة منضدة الاقتصاد . لذا فعلينا أن نقيم كافة جوانب الأداء الإنساني اقتصاديا ، وبالارقام إن أمكن ، علنا نجد فيها يوما ما ، مواطن قوة تستحق المراهنة عليها في تلك اللعبة الساخنة .

بقية الباب الأول مخصص لهذه الدراسة ، ويبدأها هذا الفصل ببحث اقتصاديات الأداء البيولوچي للإنسان .

الأصول الثابتة أو تكلفة الإنشاء بالنسبة للطفل ، تتمثل على نحو رئيس فى آلام المخاض . وبجانبها تتضاءل متاعب الحمل ، أو ما تنفقه الأم من زيادة قليلة فى طعامها ليوفى باحتياجات الجنين ، رغم هذا فلا زالت أغلب الأمهات يفضلن الولادة الطبيعية المؤلمة هذه ، على إجراء عمليات

جراحية لاستخراج الجنين من أحشائهن . وربما يتيح الطب مستقبلا إنشاء الأطفال دون الحاجة لأرحام الأمهات ، وهذا سيلغى الفاقد الإنتاجي والنفسي للأم في مرحلتي الحمل والولادة . لكن حتى بدون هذا ، فان التكلفة الحالية لإنشاء الإنسان تبدو بسيطة جدا ، لدرجة أن غالبية سكان الأرض ، يفرطون في استغلال هذه الميزة فيتكاثرون بمعدلات تفوق أحيانا قدرة البيئة على الوفاء باحتياجات القادمين الجدد . هذا يؤدي عادة لنشوب الحروب تكالبا على مصادر الثروة أو الماء أو الأرض الخصبة . . . إلخ ، أو إلى انخفاض مستوى شروط الحياة المحيطة ، فتسوء الأحوال الصحية العامة ، وتنتشر الأمراض والأوبئة ، ويصغر متوسط العمر ، حتى ينشأ وضع إتزان جديد . والمعروف أن تاريخ البشرية قد حفل بمثل هذا النوع من الكوارث التي أعادت التوازن سواء كان سببها طبيعيا محضا ، أو نتيجة لزيادة السكان .

وللأمراض عامة قصة طويلة مع البشر ، وأغرب ما في هذه القصة أن عدد هذه الأمراض يتزايد بكثرة ( والسؤال المنطقى : من أين ؟ ) . فبعد أن كان عدد محدد من الأوبئة والأمراض كافيا لحصد كل أفراد القبيلة في عصور ما قبل التاريخ ، ولم يكن الكبار يمرضون أبدا إلا بالتهابات الصدر الناجمة عن التدخين ( فارب : ' النوع البشرى ') ، فاننا سنجد اليوم طيفا لا حدود له من الأمراض . والأمر لا يقتصر على العدوى الميكروبية ، أو حتى العدوى بالقيروسات

التي لا تكف عن إنتاج انواع جديدة متعددة منها سنويا . بل استحدت أمراض عدم التكيف ، أو عدم موائمة تركيب الجسم الإنساني للحياة العصرية ، مثل أمراض الشرايين والقلب وارتفاع ضغط الدم والسكر والفشل الكلوى ، والاضطرابات العصبية والقلق والقرحة والأمراض النفسية كلها تقريبا ، أيضا استحدت أمراض الحساسية تجاه عدد المواد المتزايدة والذي وصل إلى نحو ٤ مليون مادة طبيعية أو اصطناعية في يومنا هذا (ميرك) . أيضا استحد السرطان ، والذي يربط كل بحث جديد أحد أنواعه بإحدى أو بعض المواد الاصطناعية المختلفة في الهواء أو في الطعام أو الإشعاعات ، أو بأى شيء آخر لم يتعوده الإنسان قبل هذا القرن . الأمر الذي يدعونا لتخيل السرطان دائما كطفرة الإشعاعات ، أو بأى شيء آخر لم يتعوده الإنسان قبل هذا القرن . الأمر الذي يدعونا لتخيل السرطان دائما كطفرة المنمو والتكاثر ببهجة فائقة ، بالطبع دون أن تدرى أنها تضغط وتخنق وتميت الأعضاء الأخرى الجاورة ، وتقتل صاحبها في النهاية . بلمثل استحد المتعدد من الأمراض الجيينية ( الوراثية ) واتسع طيفها ، وافتقدنا بالتأكيد ذلك النقاء القديم الذي كان يتيح للأخ الزواج من أخته في بعض الحضارات الغابرة . وأخيرا وليس آخرا ، ظهرت أمراض فقد المناعة ، بعضها چييني ، وأغلبها ڤيروسي مكتسب ، وكلها قاتلة .

وفى تقرير معهد هدسون الذى أعده عام ١٩٧٦ باشراف هيرمان كان بعنوان ' العالم بعد مائتى عام ' يتوقع الأميركيون أن ينفقوا ٦ ./' من ناتجهم الداجن الإجمالي GDP فى عام ٢٠٢٥ ، فقط لحماية البيئة ووقف اندفاع التلوث فيها . فإذا أضفت الإنفاق الصحى العادى والذى قد يتجاوز ضعف هذه النسبة ، لأدركت أن الإنسان يشتغل يوما كاملا من أيام الشغل الأسبوعية الخمسة ، فقط من أجل اتخاذ احتياطات لحماية نفسه من الأمراض .

وهناك لغز غريب في حياة الإنسان ، ربما يرتبط بصورة أو بأخرى بكفاحه ضد المرض والموت أو عامة بحربه التكيفية ، ونقصد به النوم . فنحن ببساطة ، وللأسف تحدر ثلث عمرنا تقريبا في النوم ، ورغم هذا هناك من يعتبرنا أكثر كائنات المملكة الحيوانية يقظة . عامة ليس ثمة إجابة شافية لسؤال : لماذا ننام ؟ لكن في كل الأحوال لا بد من اعتباره ميكانيزما تكيفيا ، وأنه لا مفر منه لراحة العضلات طوال كل فترة النوم ولإعادة ترتيب ذاكرة المخ ، والتخلص من الإجهادات الداخلية له ، أو من أنواع معينة من المواد السامة تتراكم فيه طوال فترة اليقظة ، إلى آخر النظريات المختلفة في تفسير النوم . في كل الأحوال فان المخ هو من يطلب النوم ويأمر به ، وينفذه . وسواء كان النوم عميقا أو خفيفا مصحوبا بالأحلام ، وكلاهما يتكرر عدة مرات في الليلة الواحدة ، فإن المخ ، أو على الأقل معظم مناطقه ومراكزه ، هو المستمتع الرئيس بنزهة النوم ، ولحسابه الشخصي فقط . ولعله يشبه ربة البيت التي ما أن ينزل أولادها الى مدارسهم ، حتى ترتب المنزل سريعا ، ثم تجلس في استرخاء أمام برنامج التليفزيون الصباحي ، الذي يبدأ في العاشرة ، تقطع في ترتب المنزل سريعا ، ثم تجلس في استرخاء أمام برنامج التليفزيون الصباحي ، الذي يبدأ في العاشرة ، تقطع في ترتب المنزل سريعا ، ثم تجلس في استرخاء أمام برنامج التليفزيون الصباحي ، الذي يبدأ في العاشرة ، تقطع في ترتب المنزل سريعا ، ثم تجلس في استرخاء أمام برنامج التليفزيون الصباحي ، الذي يبدأ في العاشرة ، تقطع في ترتب المنزل الميناد الخضروات إن وجدت .

بالطبع لو قارنا المخ ذلك العضو المترف المدلل عالى المزاج ، صاحب النزوات الليلية العامرة متنوعة الصنوف ، بتلك الآلات المفكرة الدءوب ، التي لا تشكو أبدا ، أو لو قارنا جهازنا العضلى بماكينات توليد الطاقة التي تتوقف للراحة والصيانة لساعات محدودة كل عدة شهور من الشغل المتواصل ، لأدركنا أن هناك خللا في اقتصادياتنا البيولوچية ، لن يطول استمتاعنا به ، ولا بد أن يأتي يوم المساءلة والحساب ، أو قل لحظة الحقيقة ، إن عاجلا أو آجلا .

على أن الخطر الأكثر استعجالا ، والذى اقترب بشدة موعد دفع فاتورته ، فهو اقتصاديات استهلاك الكائن البشرى للطاقة . فالإنسان في طعامه وشرابه يستهلك طاقة يومية قدرها ٣٣٠٠ كيلوسعر (في الولايات المتحدة) ، وإن كانت هذه قابلة للانخفاض للنصف أو أقل في حالة الجحهود البدني البسيط ، وللزيادة إلى الضعف أو أكثر في حالة الجحهود البدني الشاق . ولو افترضنا أن الإنسان سوف يستهلك ٩٠ / من هذه الطاقة في ساعات الشغل ( ٨ ساعات ) ، وبكفاءة عضلية متدنية كما سبق وأشرنا ، لتوصلنا بعد حسابات بسيطة ، أن الإنسان آلة ذات قدرة ١٠٠ وات ، تقريبا أي مثل مصباح كهربائي صغير . على أن هذا ليس إلا الوجه الهين لقضية استهلاك الإنسان للطاقة . فرغم كل ما يثار عن أزمة الغذاء وبدائله والمبتكرات في مجاله ، فاستهلاك ذلك الفرد الأمريكي من الطاقة اليومية كغذاء ، لا يتحاوز جزءا من أربعمائة جزء مما يستهلكه يوميا من طاقة ، على هيئة إضاءة ومحركات وتدفئة ...إلخ .

من هنا يبدو مدى التبذير الفادح في هذه الآلة الإنسانية الجنونة ، فعليك أن تمنحها ١٦٠٠ قدر من الطاقة كي تحصل منها على قدر واحد منها . بعد هذا لن يثير عجبنا مرة أخرى ، أن نسمع أن الطاقة البشرية المستخدمة الآن في إنتاج كم ما من الحاصلات الزراعية ، قد إنخفض بنسبة ٢٠٠ : ١ منذ بداية القرن حتى الآن في الولايات المتحدة . وأن الشغالة الزراعية في البلدان المتقدمة ، تساوى اليوم ٥ ./ من قوة الكدح فيها ، بعد أن كانت تمثل كل القوة تقريبا حتى قرن واحد من الزمان .

وتقرير كان المشار إليه يتوقع أن متوسط استهلاك الطاقة على مستوى العالم ( بما فيه أشد الدول فقرا ) عام 7.70 سوف يكون حوالى ألف كيلو وات ساعة يوميا . هنا لا يخالجنا شك أن هذا الرقم سوف يحسم مصير العرق البشرى يوما ، قريبا وآت لا محالة . في هذا اليوم سيآتي أحدهم ، إنسانا كان أم حاسوبا ، بيده صنع القرار أو مجرد مستشار ، ليوجه السؤال طالما تفاديناه . سيقارن آنذاك بيننا وبين المحركات الكهربية التي تخرج تقريبا من الطاقة الحركية ، نفس المقدار الذي تستهلكه كطاقة كهربية . وسيقارننا بالحواسيب التي لن يزيد استهلاكها عن 7-0 كيلو وات ساعة يوميا ، وتنتج من القرارات في هذا اليوم الواحد ما يعادل إنتاج بشر يستهلكون بضعة بلايين من نفس وحدة الطاقة ؟ أما السؤال الذي سيطرح فهو : ما هذا الغباء الذي يدار به هذا الكوكب ؟ !

#### الفصل الرابع اقتصادیات الأداء العقلی

الطاووس الآدمى بقى على الأرض متخايلا متباهيا بقدراته الخارقة لمدة مليونى عام ، وحين جاء وقت الحضارة خطا خطوة تالية بتصوره أنه نصف إله ، أو على الأقل أن له حظوة خاصة عند الآلهة التى تتعامل معه بنحو مختلف عن كافة المخلوقات الأخرى . وبدأت الحضارة تعطيه المزيد من السيطرة على الأرض وفلاحتها والتحكم فى مجارى الأنحار ، ثم بعد بضعة آلاف من السنين بدأت الثورة الصناعية والتوسع فى استكشاف بقاع المعمورة واستغلال خاماتها وثرواتها الطبيعية ، وبدأ الإنسان فى أوج جبروته ومجده .

لكن ، فجأة ، جاءته لطمة من حيث لم يحتسب أبدا ترنح بقوة على أثرها ، وما زال معظم البشر لا يريدون الاعتراف بأنهم تلقوا لطمة كهذه أبدا . صاحب هذه اللطمة هو طالب طب إنجليزى فاشل اسمه تشارلز روبرت داروين ، ترك كل أنواع العلوم المرموقة وقفز إلى ظهر باخرة كان اسمها بيجل ، لف خلالها العالم ثم عاد ليصدر كتابا اسمه أصل العشائر وقام عام ١٨٥٩ .

قبل الكتاب كان كل البشر متفقين على نظرية الخلق المستقل (أى أن الرب حلق كل عشيرة بيولوچية على نحو مستقل وتماما كما نعرفها الآن)، فجاء داروين ليثبت أن كل مجموعة متقاربة من الكائنات انحدرت من أصل واحد، وهاجرت لبيئات مختلفة، وخضع كل منها لقانون أسماه ' الانتخاب الطبيعي '، الذى مفعوله الأساس تأكيد كل تغيير طفيف في النوع أثبت قدرة تكيفية عالية، ويقضى على الكائنات التي تتمتع بقدرة تكيفية ولو أقل قليلا، هذا في معركتها مع أندادها من أجل البقاء.

هذا الإنسان الذي كان يعتقد أن كل ما في الكون قد خلق من أجله ، ولا يصدق ما يقال له من أن البكتيريا نفسها تعتقد ذات الشيء في نفسها ، وكان لا زال حتى داروين يجادل أن أرضه هي مركز الكون ، وليس مجرد كوكب صغير من بليارات الكواكب في مجرته ، التي لا تعدو بدورها أن تكون نقطة تافهة من الكون . هذا الإنسان صار الآن مجرد إحدى حلقات التطور في مملكة الحيوان الأرضية التي تضم الدوسنتاريا والصرصار والحمار ، ويمكن إخضاعه لكافة طرق القياس والبحث التي تجرى عليها ، بالطبع مع عدم الإقلال من شأن تميزه النسبي بالمقارنة بما .

هذا الطاووس لم يكد يستوعب -ولا نقول يقتنع- ما قاله داروين ، حتى جاءته لطمة ثانية فادحة كانت هذه المرة من روسيا القيصرية . اكتشف أحد الفسيولوچيين واسمه إيقان بيتروڤيش پاڤلوڤ ، نظرية أسماها الانعكاس الشرطى في عام ١٨٩٠ . وذلك مبتدئا بتحارب على الكلاب ، وبسرعة انطبعت في الذهن الإنساني مرة واحدة وللأبد تلك الصورة التي تناقلتها الكتب والمقالات ، لتثير من فورها في نفوس كل البشر غصة أنهم هم المقصودون بذلك الكلب البائس عديم الحول والقوة الراكع بين قدمي ذلك العالم الروسي . وبالفعل سرعان ما انتقلت التحارب بواسطته وبواسطة غيره للتطبيق على الإنسان . وخرج من جعبتها عدد من النظريات الفرعية ، وضعها علماء سيكولوچيين أمثال الاميركي ثورندايك الذي صاغ نظرية الارتباط عن التعلم بالتجربة والخطأ والثواب والعقاب . وتلاه سكينر الذي دقق من خلال نظريته

الإجرائية مفاهيم كالتعزيز وتمايز الاستجابات مع تكرار الإثارة ...إلخ . هؤلاء وجهوا اللطمة الثانية الكبرى لخيلاء الإنسان ، فهو لا يعد بالأساس سوى مجموعة من ردود الأفعال لما تؤثر به الطبيعة عليه . وانحار الاعتقاد بأن السلوكيات الإنسانية العظيمة هي عملية ورائية ملهمة ، بل أن إرادة الإنسان نفسها صارت شيئا يصنع أو يدمر تبعا لظروف النشاة .

صاغت هذه النظريات مفهوما أكثر منطقية وعملية للإنسان ، حتى جاءت بعدها النظرية المعرفية البنائية ، لتضئ بعض المناطق التي لم تتعمق فيها النظريات السابقة ، ولتعيد جزءا صغيرا من كرامة الطاووس المهدرة — الواقع أن ذلك جاء في وقت لم يعد يهتم فيه الطاووس بموضوع الكرامة هذا . ركز چان پياجيه العالم السويسرى صاحب هذه النظرية على الرغبة القوية لدى الطفل في التحكم -أو الاحساس بهذا التحكم - في البيئة المحيطة . وصاغ بعبقرية تستحق الدهشة فعلا ، نظرية جديدة للتعلم ، أصبحت -بعد بعض التفاعل مع النظريات السابقة - محورا لما يمكن تسميته نظرية التعلم الحديثة ، والتي ميزت ثورة مفاهيم التعليم والتربية في النصف الثاني من القرن العشرين .

إن الحل الأمثل لتربية الطفل أن تدعه يفعل ما يشاء — لكن عشرات القرون من الحضارة حتى نصف القرن العشرين ، لم تكن تعلمنا إلا عكس هذا بالضبط . ولعل كاتب هذه السطور ومعظم قارئيه الأكبر سنا ، لا زالوا يذكرون كيف كان مدرسوهم يضربونهم . هذا بخلاف الضرب في المنزل الذي كان يزيد أو يقل عن ضرب المدرسة حسب الطبقة الاجتماعية للطفل . وحتى لو أهملنا عملية الضرب ، فقد كان هناك على الأقل عقيدة ، كان من الخبل التفكير في عكسها ، هي أن الكبير عليه مهمة أن يعلم الصغير ، ويفهمه ما هي الحياة ، ويكسبه خبراتها ، وينهره عن التجارب غير المامونة . ظل هذا تابوها مقدسا ، حتى قدمت عالمة الاجتماع الأميركية مارجاريت مييد صياغة عكسية بالغة البساطة : ' إن الكبار هم من يتعلمون من الصغار في هذا العصر ' . وأثبتت الأيام ليس فقط جرأة هذا الرأى ، بل سعة أفقه المتناهية . فقد أصبح العالم شديد السرعة في تغيره ، وبينما يجاهد الكبار في فهمه والتأقلم معه ، يتعلم الصغار الحقائق الجديدة بسرعة مذهلة . ويكتسب أطفالنا بطرقهم الخاصة خبرات لم تتح لنا أبدا ، ويبدأ كل منهم في صياغة مفهوم كامل جديد للحياة والسلوك ، تحس أنت باغتراب حقيقي تجاهه ، أو على الأقل تتهمه بالحماقة والطيش وقلة الوعى ، لكن بعد سنوات قليلة يصبح هو نمط الحياة والفكر والسلوك الوحيد المعتمد والسائد ، ما لم يطرأ ما هو أحدث

حاول أن تختبر هذه النظرية بنفسك ، فتذكر رواية كنت قد قرأتها في شبابك وسهرت ليالي فائقة الامتاع معها لمدة أسبوع أو أسبوعين كاملين . ثم قم واحضرها واذهب بها الى طفلك واطلب منه قراءتها . إجابته المرجحة في هذه اللحظة : 'لقد شاهدتها كفيلم مرتين الأولى بطولة فلان وفلان ، والثانية فلان وفلان ، كما أنها حولت لفيلم مصرى اسمه كذا ' . لا شك أن رفضه لقراءتها سيحبطك بعض الشيء لكن عليك أن تنظر للأمر من زاويته هو . إنه يعيش في حالة من الثراء لم يتح لأمثالنا في مثل عمره أن يحصل على عشرها . إن سيلا من المعلومات والمعارف يتدفق يوميا على أمخاخ كل طفل ، ثما تبثه وسائط الاتصال الحديثة المختلفة ، هذا يجعل قراءة رواية تجربة فقيرة للغاية وغير مثيرة وتستنفذ جانبا هائلا ثمينا من العمر . أيضا فإن أطفالنا اكتسبوا دقة مذهلة في التعامل مع الأشياء لم تتح لمعظم آبائهم طيلة أعمارهم . هذه الدقة ' أجبرهم ' -نعم هذه هي الكلمة الوحيدة الصالحة هنا - أجبرهم عليها ذلك الجهاز اللعبة الجديد

الذى اشتريناه لهم ، الحاسوب . هذا وذاك ، جعلهم بلا مجاملة ، وبلا تحيز ، أعظم أساتذة ممكنون لنا ، لو أردنا التعلم منهم لوجدنا حقا الكثير والكثير هناك . أما مهمتنا تجاههم ، فهى أمر واحد فقط لا غير : أحاطتهم بالمزيد من مقومات هذا الثراء في المعلومات والتجربة ، دون أن نفكر أبدا في تجاوز حدود هذه المهمة .

هذا الحديث عن الأطفال والتعلم ، يوصلنا لحقيقة مفادها ، أن الإنسان قد طور استخدامات مخه بسرعة فائقة في العقود الأخيرة ، بحيث يواكب بها طبيعة الحياة العصرية المتغيرة . بل أنه راح يعيد النظر في استخدامه لمخه من الأصل . فلم يعد مثلا أحد يحفظ جدول الضرب والآلات الحاسبة متاحة . ولم يعد الصبي الأميركي يعنيه حفظ أسماء الولايات ، حتى أنه قد لا يعرف عددها أصلا ، فكل ذلك متاح بدفعة إصبع واحدة على جهازه السحري . . . وهكذا .

وعامة نحن لا نريد أن نتورط في هذا الفصل المبكر في مقارنات تفصيلية بين الإنسان والآلة . لكننا لن نستطيع الفكاك هنا من الحديث عن المخ البشرى وإمكاناته ونقاط قوته وضعفه . فهذا هو الأساس في أى بحث في مجال اقتصاديات الأداء العقلى ، لا سيما وأننا في مرحلة إعادة نظر شاملة في قدرات الإنسان العقلية ، يثور بها من ناحية على طريقة تفكيره القديمة في العقل والتربية والتعليم ، ومن ناحية يتقدم بها في منافسة -أو استسلام ربما- مع الإمكانات الجديدة للآلات التي بدأت تحاكي قدرته على التفكير .

نفس المعنى يقوله چون چى . تايلور فى كتابه المثير ' عقول المستقبل ' ( مترجم فى سلسلة عالم المعرفة برقم ٩٢ ) : إن ما تفعله الثورة العقلية هو وضع العقل فى مكانه الصحيح ، كأحد أنواع العمليات المادية ذات الطابع المركب ' ( هل لاحظت كلمة المادية ؟ ) . بمعنى ثالث هو يقصد النصيحة الآتية : ' اعرف نفسك ' . والطريق الذى حدده هو ما أسماه الثورة العقلية . التى هى بالأحرى الخطوة التالية -وربما الأخيرة- نحو فك الطلسم الأخير فى عرش الطاووس .

هذه الثورة علمتنا أن المخ جسم هلامي ، يبلغ وزنه في المتوسط حوالي ١٤٠٠ جرام ، أي واحد من خمسين جزء من وزن الإنسان ، وهي في الواقع أعلى نسبة بين كل أعضاء المملكة الحيوانية . وهو يتركب من حوالي ١٤ بليون خلية عصبية (نيورون) ، وتصل الأبحاث الأحدث لرقم يقارب التريليون نيورون لدى الميلاد ويتلقى معلوماته من أعضاء الجسم المختلفة عن طريق حوالي ١٠ مليون ليفة عصبية ، كما أنه يصدر أوامره إليها ، عبر نصف مليون ليفة عصبية أخرى خاصة .

وتنتقل الإشارات عبر محور الليفة بسرعة تعتمد على سمك الليفة ، وعلى مدى إحكام عزل غلافها الدهنى وهذه السرعة تتراوح ما بين ١٠ سنتيمترات في الثانية ومائتي متر في الثانية . ويوكل للنوع الأول البطئ من الألياف ، مهمة نقل الآلام المزمنة أو الخفيفة ، وللنوع الثاني من الأعصاب ' فائقة التوصيل ' مهمة نقل رسائل الألم الفجائي الخطيرة . جميع هذه الرسائل تفك شفرتها في المخ ، وهذا بدوره يستغرق وقتا . ففي الرسائل البسيطة لا يستغرق هذا أجزاء من ألف من الثانية ، وقد يصل في بعض الرسائل البصرية لبعض ثوان ، ويقصد بهذا الاستجابة المباشرة للرسالة ، وليس عملية التفكير والتحليل الواعي بطبيعة الحال . وهذا التركيب فائق الكثافة والتلملم very agglomerated ، يجعل ظاهريا المخ جهازا من الناحية الاقتصادية .

على أن الجهاز المعقد لا يقدم فى الأداء الفعلى سوى أداء بالغ للعجز والقصور إذا ما قارناه بنظم أخرى ، على نفس درجة التعقيد . فلا شك أن حاسوبا يعمل بأشباه الموصلات ، يستطيع إذا كان له نفس هذا العدد من الخلايا ، للإجراء processing والذاكرة ، أن ينجز فى لمح البصر أشغالا عقلية تفوق كل ما أنجزه كل البشر طوال تاريخهم .

بصياغة أخرى: المخ يبدو ظاهريا كجهاز معقد مكثف صغير الحجم فائق الدقة من حيث التكوين لكن نواتجه لا تتناسب نهائيا مع براعته التكوينية هذه أو بمعنى آخر: إن السؤال الحقيقي ليس ' ما سر اقتصادية المخ ؟ ' بل ' ما سر عدم اقتصادية المخ ؟ ' .

فى الواقع أن أحدا لا يملك إجابة شافية لهذا السؤال الأخير ، وإن كنا نستطيع فقط وصف المشكلة بصورة أوضح ، ليس أكثر من هذا .

يختص بعملية التفكير الواعى مركز يسمى ڤيرنيك نسبة إلى مكتشفه ، ويقع فى قلب المخ . والمخ يقوم بإجراء البيانات بأسلوب متعاقب ، أى يتم إجراء بيان واحد فى اللحظة الواحدة . وهذا يشبه مبدأ ڤون نيومان صاحب أول وحدة إجراء مركزية آلية (حاسوب) . مع هذا فابطأ حاسوب يستطيع التوصل للنتائج بسرعة تفوق البشر بمراحل هائلة . السر المحتمل هنا ، هو أن البشر اعتادوا التفكير بنفس السرعة التى يتكلمون بها . فأنت حين تفكر فى حل مشكلة ما ، لا يعدو الأمر إلا أن تحدث نفسك بالأسئلة والإجابات والاحتمالات المحتلفة ، ولا يفرق شيئا من حيث السرعة إن فكرت بصوت عال ، أو استغرقت فى التفكير فى صمت . فى كل الأحوال تحتاج معظم المشاكل الصعبة نسبيا ، لعدة ساعات وربما عدة أيام من التفكير المتواصل . لكن هل ترتبط هذه الحدود العقلية المتواضعة جدا ، بتشريح وفسيولوچبا المخ أم لا ؟ ربما لا زالت الأبحاث قاصرة فى هذا الجال ، لكن الاجابة المتوقعة بالمنطق الدارويني ، أن المخ هو تكيف مضبوط جدا لهذا النوع من التفكير البطئ .

ثانيا ، فان المخ ليس وحدة إجراء مركزية مزودة بذاكرة شبه ثابتة للحركة وردود الأفعال فقط ، بل هو وحدات تخزين حر أيضا . وتقدر ذاكرة المخ الحرة الخاصة بالذكريات والمعلومات والمعارف ، بمليون بليون حرف (أي نحو ٥٠٠ بليون صفحة كتاب) . بم تصف هذا الرقم الفلكي : هل هو اقتصادي أم غير اقتصادي ؟ بالتأكيد أنه لشيء مذهل أن توجد كل تلك القدرة التخزينية في جسم لا يزيد عن حجم حبة البرقوق ، يملكه كل إنسان ، بينما لا تمتلك مثله من الحواسيب إلا ما يبلغ ثمنها عدة ملايين من الدولارات . لكن الكارثة أن هذه الذاكرة نادرا ما تبدو مرتبة أو مضمونة الاستعادة . فالسمة العامة لذاكرة البشر أية طرق ذاتية مضمونة أو سهلة للتحكم في ذاكرتهم . وقلة نادرة هي التي تستطيع ذلك وعلى نطاق محدود للغاية كما أو كيفا كالصبية الذين يحفظون القرآن مثلا ، أصحاب أبرع تطويع ممكن للذاكرة .

تقول الأبحاث إن ذاكرة الإنسان تنقسم لقسمين: الأول هو الذاكرة المباشرة ، التي يمسح كل ما فيها ، تلقائيا خلال دقائق ، ومن ثم يفقد إلى الأبد . وهذه تختص مثلا بتفاصيل الصور الواقعة لحظيا على شبكية العين ، أو تستطيع تذكر آخر جملة حوار تسمعها الأذن ، أو على أقصى تقدير يمكنها تذكر آخر رقم تليفون ضربته منذ دقيقة . القسم الثاني هو الذاكرة طويلة الأجل . إلى هذا القسم تنتقل بعض المعلومات من الذاكرة قصيرة الأجل ، قبل أن تدركه عملية المسح ، وهنا يستقر إلى الأبد في أمان . نعم يستقر في أمان ، وهذا أمر لا علاقة له بظاهرة النسيان ، فالنسيان لا يعني له بالمرة

ضياع أية معلومات من الذاكرة طويل الأجل ، بل هو فقط مجرد صعوبة ما في استعادتها منها . وهناك على سبيل المثال طرق كهربية لإطلاق تلك الذكريات المخزونة . النسيان قد ينجم أيضا بسبب حادث ارتجاج ضخم في المخ ، أو نتيجة صدمة عصبية هائلة ، هذا الأمران مثلا يؤديان لفقدان مؤقت للذاكرة ، قد يستمر هذا حتى يموت الشخص ، هنا فقط يمكن أن نسميه فقدانا دائما ، لأننا كما قلنا كل شيء مخزون جيدا بطريقة كهروكيميائية غير قابلة للمسح . وهذه الحوادث تجعل الأمر يبدو كما لو أن أحد الأسلاك الخارجة من وحدة تخزين الحاسوب قد قطع ، أما داخله فما زال سليما كما هو ، وكل المطلوب هو إعادة توصيل ذلك السلك .

كما أن بعض العلماء يريدون تدقيق تلك النظرية ، التي يعتقدون أنها أبسط من أن تمثل الحقيقة ، فيتصورون وجود ذاكرة ثالثة ، ذاكرة وسيطة ، تختزن فيها بعض المعلومات لأجل متوسط ، يوم أو بضعة أيام مثلا ، بعدها إما أن تنتقل إلى الذاكرة الدائمة أو أن تمسح تماما . والقضية معقدة في الواقع فأنت مثلا لا تتذكر نهائيا ماذا حدث في عيد ميلادك قبل عشر سنوات . لكن مع بعض الاثارة الفكرية قد تستعيد بعض الوقائع ، ومع إثارة كهربية قد تستطيع استعادة المزيد ، لكن هل يمكنك استعادة كل شيء مهما كانت الوسيلة . الأرجح أن هذا مستحيل ، لذا فإن الذاكرة المتوسطة ، قد تحل بعضا من اللغز . فأنت طوال الاسبوع التالي لذلك العيد ميلاد كان في إمكانك تذكر في أي أيام الأسبوع كان ذلك الاحتفال . فهل اختزنت كل هذه المعلومات في الذاكرة الدائمة . ربما نعم ، فالإثارة الكهربية للمخ قد تأتي بتفاصيل من هذا النوع ، وربما لا ، وتكون ضاعت إلى الأبد . القضية لم تحسم بعد ، لكن شبه المؤكد في هذا الصدد أن ضياع المعلومات ليس سببه ضيق الذاكرة أو حدودها القصوى فالمخ البشرى يحتوى ذاكرة ضخمة ، بل وأضخم من أن تكون اقتصادية .

هناك جوانب قصور أحرى في النظام المعلوماتي للإنسان ، أبرزها عدم وجود نظام دقيق لتبادل البيانات بين البشر . فاللغات الطبيعية ، هي وسيلتهم الأساس ، هي (حسب د . نبيل على : 'اللغة العربية والحاسوب ') : 'لغة الحياة اليومية بكل ما يكتنفها من خطأ ، ونقص ، ولبس ، وحذف ، وتحوير ، ونبر ، وتنغيم ، وانفعالات ' . وسوف يعلق أي منا على هذا التعريف ، بتذكر مواقف طريفة تسبب فيها اللبس اللغوى أحيانا . كما أنه سيتذكر هذا لدى سماعه لأول نكتة تعتمد على مغالطة كلامية ...إلخ . وللأسف يعطى فارب ( في 'النوع البشرى ') حكما بالغ القسوة لا يقتصر على كفاءة تبادل البيانات إنسانيا بل أن كل شيء في الإنسان 'غير موضوعي بطبعه ' . كما يقول : ' إن كل إنسان يخلط مع الأحداث الحسية خبراته الخاصة وشخصيته واحتياجاته وحوافزه وتوقعاته الثقافية . ومن الواضح أن الطرق المتعددة التي يفسر بما البشر الانطباعات التي تنهال عليهم من حواسهم ، تتطابق وتنسجم مع توقعاته الثقافية الطرق المتعددة التي يفسر بما البشر الانطباعات التي تنهال عليهم من حواسهم ، تتطابق وتنسجم مع توقعاته الثقافية العالم الحقيقي ( كما تجرده وتقيسه أجهزة علم الفيزياء ) ، والعالم كما يعرفه الناس ( باستخدام حواسهم في فهمه ) . وهذا الفارق يستند إلى ثلاث حقائق واقعية واضحة : الأولى أنه يمكن للحوادث أن تؤثر في الحواس دون أن تلاحظ لسبب أو لآخر . والثانية : أن حوادث متعددة تقع خارج نطاق الحواس المجردة ( الأصوات العالية أو المنخفضة الترددات الكائنات الدقيقة التي تملأ سطح كل حسم — معظم الطيف الكهرومغناطيسي ) . والثالثة ، أن الناس لا يعقلون على غو كامل الحادثة التي تتجلى للحواس ، إذ كثيرا ما تغفل العينان بعضا من ملامح الجسم المرئي ، أو تضيف إليها أو

تشوهها وبهذا يتولد خداع البصرى . لكل هذا تبدو ثقة بنى البشر الزائدة بأنفسهم ، وهو يتجولون فى أرجاء بيئتهم غريبة ، نظرا لقلة المعلومات عن البيئة التى تصل أدمغتهم عن طريق حواسهم . سر هذا بالطبع هو قدرتهم على تفسير تلك المعلومات ، أى ترجمة المؤثرات الحسية ، الأمر الذى يسمى بالإدراك ' .

هذه الكلمات البليغة الموجزة تثير أكثر من قضية . منها ما أشرنا إليه من قبل عن الميكروسكوپات ودقة سطوح الصناعة واختبارات الشروخ ، التي يصعب الاعتداد برأى الإنسان فيها . كما تثير قضية دقة الأبعاد فالتحاوز المتوقع في خطأ الإنسان في تقدير أى بعد طولي (سواء كان بالميلليمترات أو بالكيلومترات) ، لا يصح أن تنتظر أن يكون أقل من ١٠٠٠ من القيمة الحقيقية للطول . بينما في أجهزة الصناعة محددات للأبعاد تستطيع قياس أجزاء من ١٠٠٠٠ جزء من الميلليمتر ، وربما أدق . وبالتأكيد المرجع في هذا لفوارق الشخصية ولعدم وجود ما يساعده في تكوينه الطبيعي على تحديد الأبعاد بدقة . أيضا تلك الكلمات تثير قضايا العاطفة والاندفاع والانفعال ، وكلها قد يترتب عليها سوء التقدير . وبالمثل لا يمكن تجاهل البعد التاريخي للمشكلة . فالإنسان عاش عمره كله يتعامل مع المعنويات ، فيما عدا العقود الاخيرة حيث بدأت الأرقام تغزو لغة كلامه تدريجيا .

أيضا تشير تلك الكلمات لقضية تضليل الحواس . فالخداع البصرى يشمل السراب ، التوازى ، التعامد ، حيود الضوء . . . إلخ . كما أن الشم والتذوق ، ليستا فقط حاستين ضعيفتين ، بل أيضا غير دقيقتين أو حاسمتين . كذلك ما قلناه عن دقة اللمس ، أو قدرات السمع . وإن أضفنا هنا خاصية فريدة ، ألا وهي الانتقاء . فالمخ ' يفلتر ' كل ما لا يريد الإنسان سماعه في الخلفية ، ويركز فقط على الموضوع الذي يريده المستمع ، وجرب الاستماع لشريط قمت بتسجيله لمحادثة بينك وبين شخص آخر ، ساعتها ستكتشف كم كانت الغرفة حافلة بالأحداث الأخرى والضوضاء ، وتتعجب كيف لم تلحظ ذلك في حينه . وهذا من وجهة نظر ما يمكن أن نسميه إهدار معلوماتي مبذر ، لكنها من جديد قصة الإجراء الاحادي للبيانات في المخ .

ولع الإنسان بالأوهام قضية أوسع من جرد تضليل الحواس غير المقصود . فالإنسان -بوعى وبغير وعى سواء بسواء مولع بطبعه بالأكاذيب . كل امرأة تتداعى أمام أية كلمة مديح فى جمالها ، وكل رجل يتداعى أمام أى كلمة مديح فى أى شيء . من ذلك أيضا أن يرى الإنسان المكاسب أكثر مما يرى الخسائر ، وأن من طبيعته الفرح بتلك المكاسب أكثر من تقدير الثمن الذى دفعه فيها (تخيل أنك تشترى سلعة فتختار الأرخص وتفرح بتوفير جنيه أو جنيهين وكأنك انتصرت فى معركة حربية ، ولا ترى أن هذه السلعة عمرها قصير ، أو متلفة للجهاز المستخدمة فيه ، أو ضارة بصحتك على الجرى البعيد فتكلفك أموال علاج طائلة . . . إلخ . كما أن مساومة البائع على السعر تفقدك على الجرى البعيد نصائحه وتعاطفه واحتمال إفادته لك يوما ) . في هذا السياق ستجد أيضا على سبيل المثال أن إدمان العقاقير يعطى بدوره الإنسان ذات الشعور بالتغييب والسمو ، ويريحه من مواجهة وضعيته المهينة كإنسان . والإدمان فعل تكيفى بدوره الإنسان ذات الشعور بالتغييب والسمو ، ويريحه من مواجهة وضعيته المهينة كإنسان . والإدمان فعل تكيفى الجرى البعيد يخلص بالموت السريع المجتمع من ضعاف العقول ومحدودى القدرة على التكيف ، ومن ثم يزيد المجتمع قوة . على أن أنجح الأكاذيب التي ولع بحا الإنسان إطلاقا هي الخرافة الميتافيزيائية . منذ فحر الوعى عنده اخترع الأديان واخترع الآلمة ، ليوهم نفسه بأن شيء أرقى من الحشرات التي ينتهي وجودها عندما تدهس . أوهم نفسه أن له روحا ،

وأنها باقية مخلدة ، وأنه ينأى عن كل الكائنات الأخرى بكونه الكائن الذى 'حلقه الرب على صورته ومثاله 'كما يقول الكتاب المقدس . صحيح أن أعلن معظم الفلاسفة ، ومن ثم قطاع لا يستهان به من البشر شعار 'موت الإله '، لكن لا يزال من الأصح اعتبار الإنسان كائنا تطيريا superstitious قاعديا وبطبعه (أى لا يستغنى عن الدين والغيب والخرافة لرفع شأن ذاته ) ، وأنه ليس بحال كائنا عاقلا حقيقيا .

أيضا الذكاء الإنساني رأس كل قدراته العقلية ، قضية شائكة ، محل احتلاف بل وصراع مدارس متعددة ، لا سيما فيما يتعلق بدور الوراثة فيه . والمتفق عليه لدى الغالبية أنه مجموعة من القدرات يهدف كل منها للقيام بعمليات عقلية من مواد مجردة أو لفظية أو رمزية أو عينية (تايلور: 'عقول المستقبل') . بحذا المعنى يسهل القول إن الذكاء بدوره ميكانيزم تكيفي ، يسرع ويدقق الاستحابة للمعلومات الخارجة ، ويخرج منها باستنتاجات ويكتشف العلاقات التي تمكن أو تساعد الإنسان على الفهم والبقاء وحل المشاكل وتنمية حياته . واليوم أصبح الذكاء -لا الشغل اليدوى - هو المؤهل الأول لنجاح الإنسان في الحياة . ويوازى الذكاء الإنساني توأم آخر هو الإبداع ، وهو القدرة على الإتيان بالجديد والخروج عن الحلول التقليدية . لكن هاتين القدرتين العقليتين ، تكاد أن تصلا اليوم للحدود القصوى . ومع اكتشاف مفردات ميكانيزمات وأسرار كل منهما سيمكن برجحة الحواسيب الآلية بحما ، بما لها من سرعة ودقة فائقتين كما قلنا . بمعنى آخر : ماذا لو انجلى الغموض الأسطورى للعبقرية ، وأمكن ترجمة طريقة تفكير العباقرة إلى سطور للحاسوب ؟ بمعنى آخر : ماذا لو انجلى الغموض الذكاء والإبداع ، تفصيلا مرة أخرى في مواقع تالية من الكتاب .

#### الفصل الخامس اقتصادیات الأداء النفسی



الصدمة الثالثة التي صفعت الطاووس الآدمي جاءت من عالم النفس النمساوي سيجموند فرويد. هذا الذي أجملت كتبه ونظرياته فكرة جوهرية مخيفة ، أن الكائن الإنساني ما هو إلا كتلة من الغرائز البدائية وتحديدا غريزتي الجنس والقتل ، أو 'إن حياتنا مسيرة التزاما بقوى مجهولة لا سبيل إلى التحكم فيها '. وحسب إحدى الصياغات الموجزة لنظريته فإن 'اللا شعور أشبه بكتلة من النشاط الغريزي في حالة حركة دائبة وغليان تستهدف أمرين فقط: النفاذ الى الشعور (التنفيس) والإشباع النشط. إن اللا شعور لا يعرف قواعد الأخلاق والمنطق والزمان ، وهو متمرد دائما أبدا ولا يستسلم للكبت ، وهو الممثل للقوى الأولية غير والموت. وقانونه الوحيد هو البحث عن اللذة من خلال الإشباع الغريزي وتجنب الألم المتمثل في إنكار الغريزة '.

وأفكار فرويد تتوافق في مجملها مع سياق الآراء التي ترى

الحضارة الحديثة ليست بالجال الطبيعى الأصلى لتكيف الإنسان . وله عبارة مشهورة فى هذا الصدد: 'إن الحضارة لم تتح لنا فى النهاية إلا ما لا طاقة للإنسان بتحمله '. على أنه لا ينظر للحضارة فى هذا ، إلا كمجرد اختبار صعب فجر فى الإنسان أحط غرائزه وأكثرها شرا . وفى عام ١٩٣٢ وجه خطابا مفتوحا للعالم الكبير وداعية السلام الأشهر آنذاك ألبرت أينستاين ، قال فيه : ' الحرب : إنى أخالها أمرا طبيعيا تماما ، إنحا ترتكز على أساس بيولوچى مكين ، ومن ثم لن يتسنى لنا تجنبها إلا بشق الأنفس . إنحا غريزة الكراهية والتدمير الأصيلة ، التي تقابل جهود تجار الحرب فى منتصف الطريق 'أو كما قال فى كتاب ' الحضارة ومساوئها ' ببساطة كاملة : ' نحن عصبة من القتلة ' . لقد رأى فرويد أن الطاووس الآدمى بحروبه وعنفه وساديته ومازوكيته ' ليس خيرا بطبعه ' إنما ' عدوانيا بطبعه ' .

على أن أغلب كلام فرويد لم يعد مقبولا اليوم من الناحية العلمية . والسبب في هذا بسيط ، وهو أنه لم يكن علما أصلا . لكن هذا لا يقلل شيئا من فداحة اللطمة التي تلقتها البشرية . فالرجل من البداية كان يعلم تماما أنه لا يقدم نظرية مبينة على أصول علمية بسبب التخلف النسبي لعلم فسيولوچيا المخ في أيامه . ودائما ما يذكر هذا بشجاعة

وأمانة تستحق الحسد ، ويسمى كل مجال عمله ' ما وراء علم النفس ' ، وبالطبع كان الأمر سيختلف كثيرا لو حاول تسميته ' علم النفس ' .

لقد كان فرويد عقلية عبقرية نادرة ، ليس في مجال العلم كما يحب ناقدوه أن يحصروه ويطلقون عليه نيرانهم ، لكنه عقلية عبقرية في مجال التأمل ، التأمل بالغ العلم والذكاء . فهو بلا أى معلومات يقينية عن تشريح وفسيولوچيا المخ ، راح يصف بنفاذ مكونات السلوك البشرى . رأى محصلتها وراح يشبهه بميكانيزم تخيلى يصنع نفس الشيء . تماما لو أعطاك أحدهم آلة أو لعبة صغيرة تنتج عددا من الحركات المعينة ، ورحت تتخيل الميكانيزم الداخلى الذي يمكن أن ينتج هذه الحركات . ستقول ساعتها تماما على طريقة فرويد : ' ربما يكون الميكانيزم الداخلى كذا وكذا ، وهذا سينتج تأكيدا هذا الأداء ، لكن ما أقوله ليس من المحتوم أن يكون هو نفس الميكانيزم الموجود فعلا بالداخل ' .

لقد أفادنا في أن نبهنا لمخرجات سلوكنا ، ولخضوعه لسلسلة غير منتهية من اللا منطق والعشوائية والاندفاع والعناد والتعصب .

إن الأداء النفسى للإنسان ، هو لسوء الحظ أضعف حلقات تكوينه جميعا . وهو حافل بالعيوب والنواقص فيمن نعتبرهم أصحاء أو مرضى ، على حد سواء .

يبدأ هذا بالشعور 'الصحى البسيط 'المتمثل في الفرح والحزن وكلاهما مهم بالطبع للتكيف الإنساني . لكن حاجة الإنسان الاضطرارية لهما من أجل التكيف ، هي في نفس الوقت دليل على عدم قدرته على أن يكون موضوعيا بالكامل . من ثم ليس غريبا بالمرة أن يكون البعض من إناس البلاد المتقدمة بلا هذه المشاعر تقريبا ، أو لا يفكرون إلا بعقولهم فقط . بالطبع يعتقد أولئك في قرارة أنفسهم أنهم نجحوا في السمو سلوكيا فوق مستوى الأداء النفسي 'الإنساني 'العادى بنواقصه المختلفة .

والإنسان كثيرا ما يبالغ أو يتطرف في هذا السلوك ، فيكون الناتج هو الغضب الجامح أو العداء للمجتمع أو العنف أو الرغبة في التدمير ، أو قد يفرط في الحزن لحد الانهيار أو في الفرح لحد التهور ، أو في الثقة بالنفس ، بلا تعقل أو مع الاستهانة بالمجتمع . أيضا قد يبالغ في خوفه من المستقبل ( القلق ) ، أو من الموت ( قلق الموت ) ، أو من أشياء وهمية ( الفوبيا ) ، أو يبالغ في الشك في الآخرين ( الوساوس ) ، أو الاحساس بالضطهاد والتميز معا ( الپارانويا ) .

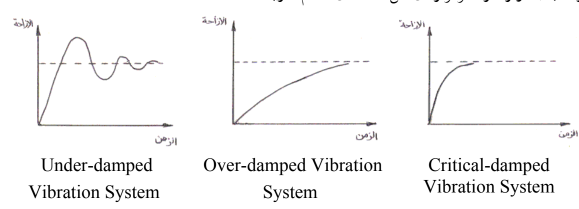
والإنسان على العكس من هذا قد يكبح سلوكياته أكثر مما يجب. من هنا يأتى الكبت الفرويدى. وهذا يتمثل إما في الخجل الزائد أو الانعزالية أو الاكتئاب أو انفصام الشخصية أو الأمراض النفسية الجنسية ، أو بالطبع الذروة : الانتحار .

والجنس، ما زال رغم وجود آلاف المفكرين والأنبياء وغيرهم، هو الغريزة التي تبدو مستعصية على الترويض. ويبدو أن الإنسان اكتشف خلال العقدين الأخيرين ما لم يتصوره خلال مليوني عمره، اكتشف أنه لم يكتشف إمكانات المتعة الجنسية بالقدر الكافي. على مدى الأعوام القصيرة للثورة الجنسية، لم يثبت الإنسان إلا عزيمة لا تلين في البحث عن أفكار جديدة للمتعة الحسية والتحرر والغرابة. على الأقل أسفرت هذه الثورة، ولأول مرة، عن عشرات الأدوات والوسائط التقنية المصطنعة، مما يشتريها الناس بحثا عن تجارب جديدة في هذا الجال.

هذا عما يسمى بالجنس السوى ، أما الجنس غير السوى ( أو السوى طبعا من منظور أصحابه ) ، فيمثل بمفرده ركنا ضخما في مكتبة المشكلات -وأحيانا الأمراض- النفسية . منه العلاقات المثلية مع نفس الجنس ، والإثارة بأشياء غير حية ( فيتيشيزم ) ، أو المولع بالملابس الداخلية للجنس الآخر ( ترانسفيسيتزم ) ، أو الممارسة مع الخيوانات ( زووفيليا ) ، أو الرغبة في عرض الأعضاء ( اكسيپشينيزم ) ، أو الرغبة في التلصص على الجنس الآخر وهو عار ( قوييزم ) ، أو الرغبة في تعذيب النفس من أجل الوصول للإثارة ( المازوكية ) ، أو الرغبة في تعذيب الطرف الآخر من أجل الوصول للإثارة ( السادية ) ، أو الإحساس المرضى بالعجز ، وغيرها .

وربما أسهمت الثورة الجنسية نسبيا ، فى تخفيض فداحة النظرة لهذه السلوكيات كأمراض إذ صار المبدأ اليوم فى أغلب بقاع الأرض ، أن كل ما يحقق الاثارة والمتعة هو شىء صحى ومطلوب . وعلى أية حال اعتقد أن الفيصل فى كل هذا أو ذاك ، قدرة الإنسان على فصل حياته الجنسية عن حياته العملية ، التي صارت تتطلب أقصى قدر من الموضوعية والتجرد من المشاعر والغرائز . وله بعد ساعات الشغل أن يقدم على كل ما يراه مناسبا ويقتنع به ، هذا من أجل استقراره النفسي والعاطفي الذي هو حتمية تكيفية لا مفر منها .

على نحو أكثر عمومية ، فان الشعار الأمثل حاليا للسلوك الإنساني ككل ، هو ضبط النفس . أرسطو صنف البشر لثلاث طبقات طبقا لموقفهم من الغريزة ، كذلك صنف الشعوب لحضارية وغير حضارية طبقا لسيطرة العقل على الانفعال لديها . والمجتمع يرى في الإنسان الخاضع لغرائزه ، شخصا مسكينا بائسا فاشلا . والمجتمع يدعو مدمني التدخين والخمور والعقاقير المختلفة للإقلاع عنها . لكنهم يلاقون مصاعب رهيبة قبل أن يكبحوا جماح أنفسهم . والسيدات البدينات يقابلن نفس الصعوبة إذا طلب منهن الاقلاع عن تناول بعض الأطعمة . بل إن هناك من يقول أن لدى الإنسان رغبة لا شعورية دفينة متوارثة من ظروف الحياة المرعبة في عصور ما قبل التاريخ ، تجعله يخشى الحرمان ويقاومه . ولعل لهذا السبب توارثنا كل ما تكتظ به أجسادنا من خلايا دهنية . والمعلوم أنه حتى عقود قليلة مضت كانت المرأة البدينة رمزا للرفاه والوفرة في كل مكان في العالم تقريبا .



ولو أردنا أن نصنف السلوك الإنساني النفسى السوى وشبه السوى ، لأنماط سياسية ، فقد نجد من المفيد أن نستعير منحنيات ثلاثة معروفة جدا في علوم هندسة الاهتزاز سواء الميكانية أو الكهربية ولتبسيطها ندعو القارئ لتخيل بندول يهتز في الهواء ، إنه يتحرك جيئة وذهابا حول نقطة إتزانه ، والتي يمثلها الخط الأفقى في المنحني الأول . ثم عليك أن تتخيل أنك غمرت هذا البندول في سائل عالى اللزوجة كزيت محركات السيارات الكثيف ، ثم أبعدته عن نقطة إتزانه . ما سيحدث أنه سيتحرك ببطء شديد ، ولا يصل بالضبط لنقطة الإتزان إلا بعد فترة . يسمى النظام الأول - Under

النظامين يقع نظام ثالث وسيط، لا تكون فيه اللزوجة متناهية في الصغر كما الهواء، ولا متناهية الضخامة كزيت النظامين يقع نظام ثالث وسيط، لا تكون فيه اللزوجة متناهية في الصغر كما الهواء، ولا متناهية الضخامة كزيت الحركات، ولتكن مثلا سائل خفيف متوسط اللزوجة كالماء أو الكحول أو زيت الطعام. في هذه الحالة سيتحرك البندول تجاه نقطة إتزانه بسرعة أكبر جدا من الحالة الثانية، لكن دون أن يتجاوزها ليصنع ذبذبة في الإتجاهين، وهذه تسمى في الهندسة Critical-damped Vibration System.

السلوك النفسى المناظر للحالة الأولى ، هو الإنسان المتقلب ، المتسرع ، الذى يندم ويغير إتجاهه سريعا — إنه الإنسان العاطفى ، المتطرف فى انفعالاته وسلوكياته . أما السلوك المناظر للحالة الثانية فهو الإنسان الانطوائى الانحزامى المقهور داخليا أو خارجيا ، والمقاوم للتغيير والتعلم والتفاعل مع الآخرين . أما النظام الثالث فلا يمثله سوى السلوك الإنسان شديد الموضوعية ، الذى يصحح نفسه أولا بأول ، ولا يدعها تتطرف يمينا أو يسارا ، كذا لا يضعها جامدة بلا حركة . إنه الإنسان الذى يعرف هدفه جيدا ويتحرك تجاهه بحسم ، ولا يتمحك فى الحديث عن الأخطاء والتبريرات ، بقدر ما يصححها ويستوعبها سريعا ويواصل الانطلاق نحو هدفه . إن هذا النمط السلوكي يشبه بالضبط البندول إذا وضع فى وسط مناسب ، لا يعوق حركته جدا ، في نفس الوقت الذي يحميه من التذبذب والارتجاج .

هذا النموذج الأخير ، هو النموذج الاقتصادى الحقيقى فى السلوك الإنسانى . ولا يقارن الفاقد الزمنى فيه بأى من النظامين الآخرين ، اللذين يسلكان طرقا متعرجة أو أخرى وعرة ، ولا يصلان للهدف إلا بعد وقت طويل . لكنهما للأسف هما ما يمثلان حتى اليوم أغلب السلوك النفسى للبشر ، بما فيه من لا اقتصادية وفواقد مربعة أحيانا .

الواجب هنا ، أن لا ننهى هذا الفصل ، قبل الحديث عن مرض كل الأمراض النفسية المعاصرة . ذلك المرض الذى المنتقبل كان -لحسن الحظ- دافعا وراء تجلى إبداعي استثنائي من نوعه ، هو كتاب 'صدمة المستقبل ' ١٩٧٠ ، أشهر مؤلفات الكاتب المستقبلي الأميركي الموهوب متسع الأفق ألفين توفلر . بين ليلة وضحاها صار 'صدمة المستقيل كلاسية عظمي ، بين كافة البحوث الاجتماعية والإنسانية المستقبلية ، باع ملايين النسخ وأسهم على نحو خلاق في تفتيح عيون الناس -أو من شاء منهم- على حقيقة العصر الذي يعيشونه وحقيقة مشكلتهم معه . وتوصل بناء على ذلك لحقيقة مدهشة : أن لا عيب في العصر رغم كل ما يحفل به من اندثار للعواطف والروابط والدفء والاستقرار النفسي والأسرى والاجتماعي . لكننا ببساطة مصابون بمرض اسمه 'صدمة المستقبل '، وعلينا أن نعالج أنفسنا ، لا أن نعيب زماننا . وحتى نفهم طبيعة العصر ، ومن ثم طرق تكيفنا الجديدة المختملة معه ، أفاض توفلر في وصف سماته الأساس -أي عصر ما بعد-الصناعة حسب تسميته هو- ونلخصها فيما يلي : أولا ، تسارع التغيير في كافة بحالات الحياة . ثانيا ، الزوالية أي قصر زمن العلاقات بين الإنسان والأشياء أو بينه وبين عمله أو مسكنه أو أصدقائه ، أو بينه وبين السباك الذي يصلح الصنبور ، أو حتى بالتالي بينه وبين معتقداته الشخصية التي عليه التخلي عنها وإحلال الجديد علها . هذه جميعا حلت محل ' بيت العائلة ' و' أصدقاء العمر ' و' الزواج الأبدى ' و' خيرة الزمن ' ( والتوظيف مدى الحياة ، التي نوقشت في مواضع أحرى ) . ثالثا ، أن هناك ثورة علمية تغير المتعدد من -إن لم يكن كل أغاط مدى المؤسسات والمحترعات بين هذه وتلك ، وأن الفورة العلمية لن تكف أبدا عن إنتاج المزيد في كل مجال . رابعا ، أن ثم

فائض اختيار أمام الإنسان ، يمكنه من -وربما يفرض عليه- تحديد مسار حياته العام أو اليومي كما يحلو له ، أو يوقعه في المقابل في مأزق الحيرة والتمزق ، الذي لم يكن ليريده .

وأخيرا ، ولم يبق من الكتاب سوى ربعه الأخير ، يأتى توفلر بالتعريف التالى : ' إننا نستطيع أن نعرف صدمة المستقبل بأنها المحنة البدني ، وعمليات صنع القرار فى الكائن البشرى فوق طاقتها . وبصيغة أكثر بساطة : صدمة المستقبل هى الاستجابة البشرية لفرط التنبيه ' .

وفى الفقرة السابقة مباشرة لهذا يقول: 'إن الفرضية التى يطرحها هذا الكتاب هى أن ثمة حدودا قابلة للاكتشاف لكمية التغيير التي يستطيع أن يمتصها الكائن البشرى. وأننا إذا بحثنا عن التغيير المتسارع إلى ما لا نهاية ، دون تعيين لهذه الحدود البالغة بالوصول بهم إلى تلك الحالة الغريبة التى اسميتها صدمة المستقبل '.

لقد أصبح ذلك الكتاب دستورا معلنا أو خفيا ، لمعظم باحثى المستقبل ، إن لم يكن لكل إنسان عام يسعى لفهم العصر ، ولسلوك طريق التقدم والنجاح فيه ، بدلا من نعى الحظ والترحم على الماضي السعيد . لقد أوجز ' صدمة المستقبل ، معظم متاعب الإنسان النفسية ( ومن ثم بالتالي ما نسميه هنا اقتصادية أدائه ) ، وقد أثبت كل اختراع جديد ، وأيضا كل سلوك وكل موضة ، وكل جماعة هامشية ( بدءا من الهييز حتى منظمة الجهاد [ المقصود بالطبع المصرية التي نجحت في اغتيال الرئيس السادات قبل تأليف هذا الكتاب ببضع سنوات ] ) ، صحة كل تلك المقولات . إن ما نفعله هنا من متابعة للقدرات والاقتصاديات والفواقد الإنسانية ، بمدف وضعها بعد قليل في مقارنة صريحة مع قدرات الآلات فائقة الذكاء والموضوعية ، ما هو إلا خطوة جديدة في نفس اتجاه هذا المنهج المحايد الخلاق بعيد الأفق ، التقدمي المدافع عن تطور الحضارة بلا عوائق ، والذي أرساه في مجتمعنا المعاصر ، كتب من أمثال ' صدمة المستقبل ' . بحديثنا الحماسي هذا عن ' صدمة المستقبل ' ، ننهي هذا الفصل ، لكن ليس دون تنويه واجب على أن ما نفهمه من مد لنتائج هذا الكتاب على استقامتها ، لا بد أن توصلنا لأنه لم يعد للإنسان من دور طاووسي في هذا العالم بعد-الصناعي ، وأن على الأقل مستقبلا من البطالة الشاملة يقبع هناك في انتظاره ، بل وربما يكون الانقراض التدريجي ولا بد هو النتيجة المنطقية لفشله التكيفي هذا . الكتاب التالي لتوفلر وصل للأسف لعكس هذه النتائج بالضبط . فراح في كتابه التالي بعد عشر سنوات ' الموجة الثالثة ' يبشر بما يمكن تسميته اشتراكية إليكترونية ، ويرى في ما بعد-الصناعة حلا لمشكلة الفقر وعجز الموارد والبطالة ... إلخ (حتى وإن كان للكتاب لحظاته اللامعة كتنبؤاته مثلا بالشكل المستقبلي للشغل ، كالشغل عن بعد وما إليه ، ولنا في الباب الثالث أكثر من عودة مؤكدة للحديث عن الشغل والبطل والموجة الثالثة ) . ببساطة لقد أنكر توفلر في ' الموجة الثالثة ' أعظم إنجاز فكرى لعصر الصناعة ، ألا وهو أنما أوضحت للإنسان مكانته التافهة في العالم، فهو ضعيف بدنيا ( چيمس وات ) ، معوز ماديا ( ماركس ) ، سليل للبكتيريا والحشرات والدواب ( داروين ) ، ألعوبة للبيئة ( پاڤلوڤ ) ، غرائزي وضيع ( فرويد ) ، لا يفهم شيئا ( أفلام هيتشكوك وكيوبريك وإنحازات علماء الذكاء الاصطناعي ) . ' الموجة الثالثة ' يوتوبيا عبيطة تتخيل أن الإنسان سوف يتحكم في مسيرة التطور ، بينما الحقيقة أنها عملية فائرة الجبروت متفجرة العنف ، والأسوأ أن عمرها بلايين السنين ، والإنسان أتفه من أن يتحكم في أي شيء فيها . وكل ما فعله هؤلاء المفكرون والعلماء أن اكتشفوا هذا القانون ، ولم يخترعوه كما تصور توفلر ' بعد-الحداثي ' ، إن استخدمنا المصطلح المريب الرائج هذه الأيام ، بالذات مع التداعي الكاسح للتيارات اليسارية عالميا .

الأسوأ من كل هذا وذاك أنه ربما نحن الآن بصدد لطمة رابعة كبرى ، لطمة الحقيقة الجيينية . الإنسان ما هو إلا جيناته ، ترسم له حياته حتى أدق دقائقها على نحو شبه مطلق ، ولا حيلة له فى تصرفاته ولا قدراته ولا فقره ولا جوعه ولا إجرامه ولا خطل عقله ولا أى شىء ، ذلك مهما فعل . هذه مقولات طالما رفضها معظم البشر بحجة المساواة وما إليها من هراء ، وعولوا على التربية أن تصلح ما أفسدته الوراثة ، بينما الحقيقة أنها لن تصعد بك أبدا لأكثر من سقفك الجيينى . ومن اعتادوا وصم كل من ينادى بتلك الأفكار بالعرقية (العنصرية) ، وهى أفكار كنا نثبتها بالملاحظة الإحصائية العامة لتمايز الشعوب أو الأعراق أو العائلات ...إلخ ، لكنها الآن شبه حقيقة بيولوچية فسيولوچية داهمة نكاد نشمها فى الهواء ، فيما بينما البحوث الجيينية تتسارع نحوها على نحو مذهل . ساعتها لن تصبح هذه تعصبا وكراهية إنما علما ، ساعتها سيرد الاعتبار لأمنا الطبيعة ولشراستها التى لا ترحم ذلك على نحو لم يخطر ببال أحد ، ساعتها لن يصبح هتلر الذى أباد معظم أوروپا هو وحده العرقي (العنصري) ، بل سوف تطال الوصمة كثيرين من أعظم عقول التاريخ الإنساني إطلاقا ، على رأسهم تأكيدا ' أستاذنا ' الأكبر نفسه -أرسطو ، وليس آخرهم واتسون وكريك نفسيهما -صاحبي هذه اللطمة الرابعة المزمعة !

البشر لسادة ولعبيد، سنف الشعوب ليونان لسكان مناطق باردة لسكان مناطق باردة كل من يسير كل يعرف أن معياره مدى أنت لم هو لأى مدى أنت لديك انفعالات منذا الرصد العلمي اليوم، والكوكب برمته لتاريخ الطبيعي . غالبا و صنف الهومو سيينز وضل القول إنه صنفها

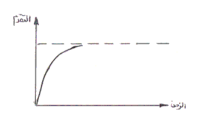
الكل يعرف أن ' الأستاذ ' صنف البشر لسادة ولعبيد ، لصفوة ولرعاع ، لقادة وتابعين ، وصنف الشعوب ليونان ولبربر ، لحضارية ولشرق أوسطية ، لسكان مناطق باردة ولسكان مناطق حارة ، أو قل لو شئت صنف كل من يسير على ساقين لبشر ولبهائم . أيضا الكل يعرف أن معياره الأكبر أو ربما الأوحد في ذلك التقسيم هو لأى مدى أنت تتحكم في انفعالاتك ، أو ربما أن ليست لديك انفعالات أصلا . لكن الجديد والأكثر إثارة أن هذا الرصد العلمى الثاقب الذي قام به أرسطو قبل ٢٥٠٠ سنة ، لم يكن يوما أكثر حسما ولا خطورة مما يبدو عليه اليوم ، والكوكب برمته على أعتاب حقبة جديدة كاملة من التاريخ الطبيعي . غالبا لسنا ممن يجبذون كثيرا القول إن أرسطو صنف الهومو سيينز إلى دون-إنسان وإلى إنسان ، ولعلنا نفضل القول إنه صنفها

إلى إنسان وإلى (واستعد لهذا المصطلح الجديد!): ما بعد-إنسان! ... وقطعا نفضل اعتباره هو نفسه أول كائن بعد-إنساني في التاريخ!

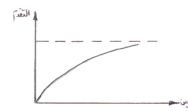
على أية حال مهلا ، فهذا لم يكن كل شيء في حديث اقتصاديات التكيف . لقد تبقى فصل آخر يتحدث عن اقتصاديات شيء طالما اعتبر نقطة قوة هائلة لأية عشيرة بيولوچية ، ألا وهو قدرتها على الاجتماع .

#### الفصل السادس اقتصادیات الأداء الاجتماعی

لو استعرنا مرة أخرى منحنيات الأداء في نظم الذبذبة الهندسية ، وتخيلنا أنها لا ترمز لسلوك الفرد كما في الفصل السابق ، إنما لسلوك المجتمع كله . فسنجد أنه من السهل تقسيم المجتمعات بنفس الطريقة كما يلي .



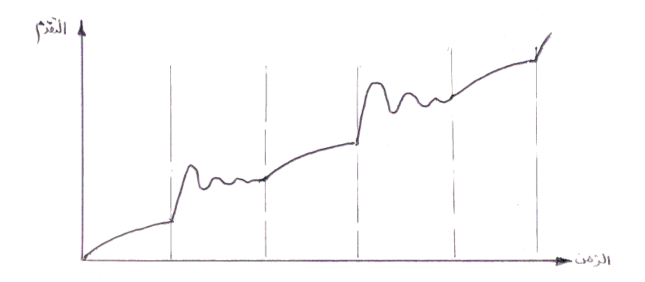
محتمع ناضج يعرف ما هو صواب ويذهب إليه



محتمع متقلب حافل بالتقاليع والموضات – ليس به ثوابت أو قيم راسخة – ملئ بالانحلال الفكرى والسلوكى والأفكار المتطرفة .

بحتمع قهرى قمعى ، تهيمن فيه السلطة على مقدرات الناس وتحد حركتهم الحرة . هذه السلطة قد تكون سياسية أو دينية أو الأسرة أو حتى التقاليد والعقائد الداخلية للفرد .

وتاريخ البشرية كله ينتمى تقريبا للنموذجين I ، II أو بصورة أدق ينتمى أغلب التاريخ للنموذج الثانى حيث مارست دوما القبيلة والكنيسة والأسرة ، ضغوطا هائلة من أجل رسم مسار حياة الأجيال الجديدة . ووسط هذا كانت هناك فترات أصغر مساحة ، تراجع فيها البشرية نفسها ، وتبدأ فى البحث عن طرق جديدة ومن هنا يبدأ التخبط والتطرف ، وعادة ما تحسمها الحروب أو الثورات أو الصدامات التاريخية الكبرى . وميزة هذه الفترات أنها تعتبر انتقالا نوعيا من مستوى معين للمحتمع والفكر الإنساني لمستوى جديد أنضج ، ينزوى بعده الفكر القديم والعالم القديم المهزومين ويسود فكر جديد ورؤى جديدة . بمعنى آخر فإن التاريخ هو سلسلة متعاقبة من النمطين II ثم I وهكذا . أو ما يمكن تمثيله بمذا المنحنى الذي تمثل فيه مناطق النموذج II التراكم الكمى البطئ الباحث عن التغيير دون جدوى تقريبا ثم تمثل مناطق النموذج I فترة الحروب والثورات والإنقلابات الفكرية .



مهمتنا في هذا الفصل ، أن نحلل نوعيات الفواقد الاجتماعية التي أضعفت الأداء البشرى ، وبددت معظم جهده في حرب ما بين القديم والجديد كما يشير المنحني .

أقدم نوع من الفواقد الاجتماعية هو الاضطهاد داخل نطاق الأسرة . ومن الثابت في نظر جميع المجتمعات البشرية أن الرجل أكثر تفوقا من المرأة . ويفسر فارب ذلك بأن القصة بدأت بركون المرأة إلى البيت بسبب اتساع الحوض لديها ، وعدم قدرتما على الجرى للمطاردة أو الهرب من حيوانات الغابة . ثم راح يترسخ عبر الأجيال في عقلية الرجل ، بل المرأة والابنة أيضا ، أن المرأة كائن ضعيف . وظل من النادر جدا أن تقود إمرأة شعبا كاملا ، سوى في حالات تعد على أصابع اليد الواحدة . وذلك حتى بدا يختلف الأمر في النصف الثاني من القرن العشرين ، وتولت النساء قيادة بلاد كالهند وسريلنكا وبريطانيا والفليين والپاكستان ، ومن المحتمل أن تتولى قيادة أغنى بلد حاليا في العالم : الياپان ، في أية انتخابات . هذا في الوقت الذي وصل فيه بعض الحكام الرجال لحدود الضعف التام أمام عواطفهم تجاه النساء . وعادة ما تعاقبهم مجتماعتهم بعزلهم ، مثلما حدث في اليونان والياپان في عام ١٩٨٩ وحده .

ونظام الأسرة يعانى أيضا من فحوة صراع الآباء ، وهذا فاقد اقتصادى جديد فالأطفال لا يتلقون فقط معارفهم من الكتب والمدارس ووسائط الاتصال ، إنما يتلقونها أيضا من أب وأم ولدا قبله بربع قرن على الأقل ولا يفهمان غالبا شيئا عن طموحاته وطريقة تفكيره . وبالطبع يصل هذا الفاقد لحد مخيف ودرامى في المجتمعات الريفية والقبلية وفي الشرق كله على نحو عام .

وبغض النظر عن الظلم في داخل الأسرة ، وسوء التواصل داخلها ، فستظل نظاما تكيفيا محتوما لفترة طويلة ، رغم محدودية كفاءته . والسبب في استمرارها ليس مجرد العقائد الفكرية أو الأوضاع الاقتصادية الراسخة ، إنما لأنه لا يوجد في الأفق المنظور أي بديل آخر يمكن أن يعهد إليه بالإنفاق على الأطفال ومنحهم الشرعية الاجتماعية . والواقع أن المجتمع المتقدم توصل لصيغة عقد اجتماعي ممتاز وعادل بين أفراده ككل : ألا يتدخل أي منهم في شئون الآخر ، الأمر الذي يعرف بمفهوم الحرية الشخصية ، والمفروض أن ينطبق هذا أيضا داخل نطاق أفراد الأسرة ، لكن الأسرة في مناطق متعددة ، ما زالت تثبت أنها كيان شديد المحافظة بحكم ماضيه التاريخي ، وربما يظل آخر معقل يقاوم العقد الاجتماعي المجديد . وما زال الرجال والنساء -عدا عدد قليل جدا منهم- يهتمون بما يفعله الآخر : ماذا يكسب ، وماذا ينفق ،

وأين يذهب ، وما هي علاقاته الغرامية والجنسية الأخرى ...إلخ . حتى يصل كل أفراد الأسرة رجلا وامرأة وأطفالا لعقد أسرى مشابه يمنح كل منهم الحرية الكاملة ، بالطبع عدا الالتزامات المادية المقررة على الأبوين سلفا فسيظل الجميع يعانون صدمة المستقبل . وقد روعت كل الأزواج المصريين في صيف ١٩٨٩ سلسلة غريبة من جرائم قتل الزوجات لأزواجهن ، ويبدو أن هذه الصدمات لن تنتهى ، وإن تغيرت صورها ، ما لم تنجح الأسرة في إقرار ذلك العقد . آنذاك فقط يمكن الحديث عن أن مستقبل الأسرة سيكون صفحة في أحد ملفات الحاسوب التي تتحدث عن التنظيمات الاجتماعية الأثرية ، لدى الإنسان .

الفاقد الكبير الثانى فى الأداء الاجتماعى هو صراع الأعراق . وقصة الرق طويلة وهو يعد بالفعل ، أول مظاهر ذلك الصراع العرقى . إن أول إشارة جاءت عنه فى التوراة هى ما جاء فى الأصحاح الثانى عشر من التكوين عن مبادلة إبراهيم زوجته سارة بعدد من العبيد والإماء منحهم له فرعون مصر . وأقدم عبد ورد اسمه فى التوراة هو أليعازر الذى أصبح وكيلا على مال سيده ( التكوين ١٥ ) ، ثم قصة بيع يوسف بعشرين شاقلا من الفضة ( التكوين ٣٧ ) ، وقصة عبودية كل اليهود فى مصر . بعد هذا بدأت الشريعة الموسوية فى سفرى الخروج واللاويين ، فى وضع أول قواعد تنظم عبودية العبرانيين لبعضهم ( وهى حالات ثلاث : بيع النفس لسداد الدين ، أو لرد السرقة ، أو بيع الأب لابنته ) .

وبناء على استنتاجات إنجلز في كتابه 'أصل العائلة والملكية الخصوصية والدولة '، من أبحاث مورجان الأنثروپولوچية ، فإن العبودية ظهرت منذ أيام العائلة القبيلة القديمة ، أي قبل نشوء حضارات الأنهار وعامة يمكن القول إن الرق نفسه أسهم في هذا التحول . أو كما تقول 'موسوعة الهلال الاشتراكية '، أنه لا يجوز النظر للرق في تلك الفترة إلا كاختراع خلاق (وتكيفي) ، أسفر عنه ترويض الأرض الشاسعة ، بل يمكن القول إن الحضارات (الزراعة ) قد نشأت على أكتاف العبيد .

واليوم انحسر الرق على نحو ملحوظ ، وكان آخر معقل شهير له هو الجنوب الأميركي ، وإن ما زال ثم حديث عن وجود فلول له هناك وغير هناك حتى اليوم ، لا سيما رقيق الفتيات . وقد قامت الممثلة كيم بيسينچر بأداء دور إحداهن في فيلم حديث ظهر عام ١٩٨٧ ، ويتحدث عن أحداث معاصرة في الجنوب الأميركي .

الوجه الآخر لصراع الأعراق هو التعصب. وقد أثبت البشر بمهارة عالية ، أنه ما أن يقترب شعبان من بعضها البعض ، حتى يتحول سريعا الفضول للتعرف ببعضها البعض ، إلى شكوك فتخوف ، فنفور فتعالى متبادل . وأعظم كوارث التاريخ نجمت عن التعصب . فهتلر مثلا أبدع نظرية عن تفوق العرق الآرى ، نجم عنها حربا عالمية راح ضحيتها أكثر من ٥٠ مليونا من البشر . وقد شهد عام ١٩٨٨ تحولا فجائيا من نوعه ، فى احتقار الشعوب الغربية تاريخيا لشعوب الدول الشيوعية والذى دام طويلا ، إذ قالوا إنهم أصبحوا ينظرون لهم ' كبشر ' للمرة الأولى ، أى ككائنات تفكر وتحب وتفرح وتحزن وتطمح وتحبط ...إلخ . هذه الاستنارة بين أولئك المتقدمين بعضهم البعض ، تأمل أن تنتقل عدواها للعالم الثالث الذى ما زال معظمه حافلا بكافة أنواع التعصب العرقى والديني والطائفي .

الفاقد الكبير الثالث في الأداء الاجتماعي هو الصراع الطبقي . وكل ثورة في التاريخ هي ثورة طبقة ضد حكم طبقة أخرى . وقد اعتبر الصراع الطبقي في القرن التاسع عشر محركا إيجابيا للتاريخ ، ودعا ' البيان الشيوعي ' الذي كتبه ماركس وإنحلز إلى المزيد من إذكائه ، لأن هذا سيؤدي لصالح غالبية البشر المظلوميين ، بل وإلى التقدم في حد ذاته .

ووجدت نظريتهما تطبيقها الأول ، وكان هائلا ودراميا ومذهلا ، في الثورة الشيوعية في روسيا القيصرية عام ١٩١٧ . لكن مع مرور الأعوام ، وتراكم الخبرة والدروس في جناحي العالم الذي انقسم بعدها إلى شرق وغرب ، أصبح كل البشر تقريبا يؤمنون بأن النظام الاجتماعي الأمثل هو السباق الطبقي المفتوح ، والذي يستطيع فيه الإنسان الانتقال من طبقة لأخرى حسب كفاحه وعمله وموهبته ومن ثم اندثرت تماما فكرة ' الصراع ' بين الطبقات ، ذي فواقد الأداء المربعة .

لقد تحدثنا في الفصل الثالث عن وجود كوارث أعادت تاريخيا التوازن الطبيعي بين عدد السكان وبين الموارد الطبيعية المتاحة . تتسبب هذه الكوارث في أن تفقد المجتمعات أعدادا كبيرة من أفرادها . وتنقسم هذه الكوارث إلى ثلاث طوائف رئيسة : الأوبئة ، والجاعات ، والحروب . والحالة الأولى كانت تعتبر حتى وقت قريب قدرا سيئا خارجا عن إرادة البشر بالكامل . أما الجاعات ، فيمكن إرجاع جانب من أسبابها ، لعوامل طبيعية خارجة ، كنقص الأمطار أو لعوامل ذاتية من داخل المجتمع كسوء التنظيم أو توزيع الموارد أو عدم التخطيط للمستقبل . . إلخ .

لذا تظل الحروب هي الاختراع الموهوب الواعي الوحيد ، الذي ابتدعه الإنسان بدون أي تدخل قسري من الطبيعة ، ليحل به أخطر مشكلة واجهت بقاءه ، مشكلة التكيف الزائد ، أو زيادة السكان . من ثم كان الهدف الأكثر ذيوعا للحروب ، هو الاستيلاء على الأراضي وثرواتها الزراعية أو المعدنية أو نهب الثروة المتراكمة ، أو على الأقل فرض الضرائب على أهل تلك البلاد . ينطبق هذا على قصص الحروب الدامية التي روتها التوراة ، كما ينطبق على كل الفتوحات الاستعمارية ، والتي كانت ظاهرة متميزة للنصف الأخير من الألف الثاني للحقبة الشائعة ، وانتهاء بصراع الرأسمالية والشيوعية على مناطق النفوذ العالمية .

والعالم الآن ، فيما يبدو ، بدأ منذ عام ١٩٨٨ ، التخلى عن فكرة الحرب باعتبارها أحد الفواقد الكبيرة وراح يحل محلها المنافسة السلمية . لكن لو افترضنا أن الحروب لن تحصد أحدا بعد اليوم – وليكن على سبيل الجدل – ولو تجاوزنا على الاحتمالات المفاجئة للكوراث الطبيعية ، وبالتالى ظل البشر يتكاثرون بعد ذلك بنفس معدلهم الحالى ، ففى أقل من مائة عام ، لن تكفى كل مساحة الأرض لنومهم متجاورين ، أما فى عام ٢٢٥٠ فلن يوجد مكان للمواليد الجدد سوى فوق رءوس أمهاتهم الواقفات . بالطبع لن تحدث مطلقا هذه الصورة العبثية ، لكن لا أحد يضمن فى نفس الوقت أن لا تعود الحروب . إذن فالحل السلمى الوحيد هو تحديد النسل على نحو صارم ، وإلا فستحل الحروب من جديد ، والتي قد لا يشعلها فقط بحث البشر عن لقمة العيش ، إنما قد تتخذ الحواسيب قرارات ستراتيجية لن ترضى أحدا آذذاك . ( سنعود لتصوير حروب المستقبل فى الباب الثالث ) .

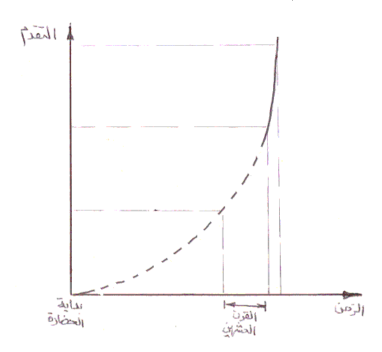
آخر فاقد اجتماعى مهم سنتحدث عنه ، يتمثل في صراع الآراء داخل المجتمع الواحد . وأقصى وأفضل نموذج وصلت إليه البشرية في هذا المجال هو ما يسمى بالديموقراطية ، والتي أصبحت بديلا عن بطش فئة بأخرى (الدكتاتورية) أو بديلا عن الحروب الأهلية . والديمقراطية ينظر لها اليوم على أنها نهاية المطاف في النظام السياسي للبشر ، وأن الشرق والغرب يؤمنان بما على حد سواء ، ويعتبرناها مقياسا لتقدمهم . والواقع أن هذه ما هي إلا فكرة بالغة السخف ، وتنطوى على مغالطة جسيمة لا يجب أن تغتفر . فالديمقراطية ما هي إلا ميكانيزم تكيفي ، أراد به البشر أن يجلوا معضلة مخيفة في تكوينهم البدي والعقلي هي عدم نضج آرائهم بالقدر الذي يجعلها متطابقة . من ثم وحدوا أن من الأفضل فتح المجال لصراع سلمي بين هذه الآراء ، ومن ينتصر في إمكانه أن يسير المجتمع على هواه .

ويتحاهلون – أو يعتبرونه أمرا طبيعيا – أن تكون هناك فواقد في هذه العملية ، تتمثل في إضاعة وقت طويل قبل الوصول للحل السليم ، وإضاعة وقت آخر حتى الاتفاق عليه وبدء تنفيذه ، ناهيك عن قيام النظام السياسي الجديد ، بحدم جزئي لما بناه النظام السابق ، أو العكس عندما يعود هذا النظام للحكم من جديد . قد تكون ثمة فترات تتوحد فيها الشعوب على هدف واحد ، وتندفع في بناء وتنمية متحمسين لذاتما ، مثلما نرى في الياپان ، أو بعض دول أوروپا بعد الحرب ، لكن تظل هذه كمجرد لحظات تاريخية ملهمة ، تضيع وسط السياق الكامل لتاريخ الأمم الحافل بالصراعات الداخلية المريرة . وربما يشعر القارئ هنا أننا نريد التلميح لآلات اتخاذ القرار الفائقة الذكاء البعيدة الأهداف ، التي لا تغفل أي اعتبار ، وتتوصل لحلول اجتماعية كلية ، بمنظور شامل هدفه الأساس هو مصلحة المجتمع ككل . وبالطبع قد يحتج بعض الأدباء والفنانين زائدي العاطفة ، بأن هذا نوع من الشمولية ، يلغي فردية الإنسان . والرد عليهم لن يكون إلا بتكرار ذات الكلام . فالفردية والسعادة والطموح الشخصي و . . . و . . كلها عوامل لا يمكن لأي صانع قرار ذكي -إنسانا كان أو غير إنسان - أن يتجاهلها الا أنه سيتجاهل -بل وسيحارب الطموحات والأطماع الفؤية ضيقة الأفق ، التي لا تضع مصلحة المجتمع ككل في اعتبارها .

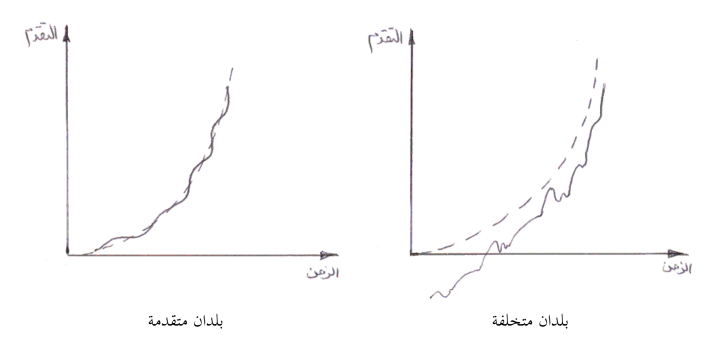
الديموقراطية هذه تندرج تحت مصطلح أشمل لكن ليس أقل رواجا ، ألا وهو ما يسمى بحقوق الإنسان . المفارقة هنا أن ما كشفه لنا داروين وبالفلوف وفرويد عن حيوانية الإنسان ، هى الشيء الوحيد الذي يمكن أن يسمى حقا وبجدارة حقوقا للإنسان . إنها الأشياء التي يجب أن يدافع عنها الجميع بقوة وتحديد معا . فالمشكلة أن ما درج على تسميته حاليا حقوق إنسان ، يندرج تحته في الغالب حقوقا سياسية واقتصادية وفكرية ... إلخ ، ومن ثم فهى أشياء كلها تفوق طبيعة الإنسان وما أوتى من عقل محدود . بينما في المقابل لا يوجد كلام كثير عن حقوق الإنسان الأكثر أصالة وتأصلا ، حقوقه كحيوان ، مثلا الحرية الجنسية المطلقة ، أو حق القتل باتفاق مسبق بين طرفين ، والذي كان مسموحا به حتى وقت قريب في المبارزات وما إليها ولم يعد مقبولا الآن ، أيضا حق تناول ما شاء وقتما شاء وأينما شاء ، بما في ذلك قتل الذات بالإدمان أو الانتحار المباشر ... إلخ ، وكلها حقوق أصيلة ورثها الإنسان عن أجداد الغابة الذين لا يزالون بمارسونها يوميا وتزيد مجتمعاتهم قوة وتطورا بلا انقطاع . ولا يجب أن يقنعه أحد الإنسان بالتخلي عن تلك الحقوق لأنه بهذا يتخلي ببساطة عن إنسانيته ، أو على الأقل ٩٩ . / من الأشياء التي تجعله إنسانا . بعبارة أحرى علينا أن ندافع فقط عن حق الإنسان في حيوانيته وغرائزه ، وليس أكثر . ذلك أنه ما عدا ذلك فهو موقف غير موضوعي وغير ندافع فقط عن حق الإنسان في حيوانيته وغرائزه ، وليس أكثر . ذلك أنه ما عدا ذلك فهو موقف غير موضوعي وغير علمي ولن يجلب سوى الكوارث تحت دعوى ما يسمى بالديموقراطية !

رغم كل هذا الحديث عن الفواقد الاجتماعية المختلفة ، لا يجوز إنكار أن العقود الأخيرة في عمر البشرية ، قد شهدت نضجا متسارعا وجهودا بناءة نحو التغلب على هذ الفواقد . أقل ما فيها ذلك الاتفاق الشامل على السلام ونبذ الحروب ، والإيمان الذي عم كل الأرض فجأة بالديمقراطية ، باعتبارها أفضل من الديكتاتورية والعبودية والقسر . لو افترضنا أن كتب البقاء لهذه اليوتوپيا ، وأردنا السير بالفرضية على استقامتها ، ومن ثم إعادة تخيل منحني المستقبل كما يفترض أن تنبئ به سياسات سلام ما بعد الحرب الباردة والتوافق والتنافس المفتوح ، التي بدأت تلقى بظلالها في الأعوام الأخيرة . يمعنى آخر سوف نفترض هنا ، أن الدنيا ستسير تبعا لسياسة مضمار السباق ( التي حلت محل سياسة حلبة المصارعة السابقة ) ، وطبعا سنهمل مؤقتا ما قد يستجد من مفاجآت ليست في الحسبان .

وهذا سوف يلغى آخر منحنى رسمناه ، وكان شديد التعرج وباهظ التكلفة ، ليحل محله منحنى أكثر نعومة ، متسارع التصاعد بلا صراعات أو ذبذبات جانبية . وستكون فيه إنجازات كل فترة الحضارة التي تساوى القرن العشرين وحده ، كل منهما تساوى إنجازات عقد واحد قادم .



بالطبع الخط المنقط هو في الواقع بديل مجازى للمنحنى السابق المتعرج . والخط المتصل يمثل مجتمع المستقبل ، سريع التطور ، سلس الأداء ، المتناغم المتوافق .



ولو أردنا بعض الدقة مع استمرار تلك الفرضيات كما هي ، فقد يكون ثمة تعرجات خفيفة في المسار بالنسبة للبلاد المتقدمة ، ويكون ثمة تعرجات وفجوة زمنية بالنسبة للبلاد الأقل تقدما بالنسبة لذلك المنحني المثالي ، وإن كان -بما أننا نتحدث عن عالم يوتوپي- سنفترض أيضا أن الفجوة بينها وبين ما هو مثالي ستضيق شيئا وفشيئا ، حيث يفترض في خاتمة المطاف بعد تلك التعرجات المؤقتة أن يعيش كل العالم في أخوة ومستويات معيشة وتقدم متقاربة . هذه وتلك هي

ما يمكننا أن نترجمه للمنحنيين التاليين . ( وقد أعدنا هنا رسم المنحني المثالي بالكامل السابق على هيئة خطوط متقطعة ) .

لكن هل كل ذلك اللغو عن السلام والديموقراطية صحيح حقا ؟ أليست الحرب هي قاطرة التاريخ كما قال كارل ماركس يوما ؟ أليست قاطرة التقنية والتقنية قاطرة التاريخ ؟ أليست الحروب أم كل الحاجة للاحتراع ؟ ثم أليست الديموقراطية نوعا من التميع الأنترويي ( بلغة الديناميات الحرارية ) ، يذوب فيها الاستقطاب بين السادة والعبيد ، بين العقل والعضلات ، بين الرؤية والواقع ، وهو الاستقطاب الضروري اللصيق بكل حضارة ( وتعريف الحضارة الحق ليس ما هو دارج بين المثقفين الذين يعرفونها بذات ما يعرفون به التراث والثقافة والروحانيات وما إليها ، إنما هي بالدقة مفهوم مادي للغاية هو فتح جبهة حديدة للتقنية ، أو حسب العظيم فرويد السيطرة على الطبيعة ) ؟ ثم أليس كل هذا وذلك مادي للغاية هو فتح جبهة وللحصال الإنسانية الحقة ( تقرأ الحيوانية ) ، أي لأشياء عاشت وقاومت التغيير لملايين إن لم يكن بلايين السنين ، ومن ثم فهي قوانين خالدة ولصيقة بالمادة التي صنع منها كوننا ، الذي نعرف ولا نعرف سواه ؟ أليس من العبث تخيل القفز عليها بكلمة من بعض السياسيين الانتهازيين الديماجوچيين ، أو حتى من بعض المثقفين المخلصين الحالمين ؟ بل من في وسعه أصلا منا افتراض أن ذلك القفز علي القوانين الكونية شيء مفيد أصلا ؟ ثم أحيرا قل بحق السماء والأرض معا اسم يوتوبيا واحدة قدر لها العيش في كل التاريخ الإنساني ؟ ربما يقدم لك هذا الكتاب نفسه بعضا من السيناريوهات اليوتوبية الجامحة ، لكن تيقن دائما حوارجع إلى هذا المكان لتحاسبه وتراجعه - أنه لن يكون يتحدث عن الإنسان في تلك اللحظة . نعم ، إن جميع التساؤلات المذكورة تقترح للإجابة عليها الحاجة لموضوعية فائقة تفوق ما لدى تلك العشيرة البيولوجية ابنة الآلحة المزعومة ، المدعوة إنسانا !

لذا السؤال: هل ستسير الأمور فعلا على تلك الصورة السلامية-الديموقراطية ' اليوتوپية ' أو حتى ' شبه اليوتوپية ' ؟ ثمة في الأفق شواهد أخرى لم تخط ببال الإنسان من قبل ، من المحتمل أن تقلب الموازين . أيضا من المحتمل أن تحيل هذه الشواهد كلمة إتش . چى . ويلز التي وضعناها في صدر الكتاب ( مقتبسة عن آخر كتبه ) ، إلى نذير هائل : ما هو الكائن الأرضى الأفضل تكيفا من الإنسان ؟ وما هي خططه للمستقبل ؟

بما أننا وصلنا لهذا السؤال ، يكون الباب الأول قد انتهى!

#### الباب الثاني

# الألات الحية فائقة الذكاء

#### الفصل الأول متى ولماذا بدأ الإنسان يتنازل عن خواصه ويمنحها للآلات ؟

استعرضنا فى فصول الباب الأول ، القدرات البيولوچية والعقلية المختلفة التى يتمتع بها الكائن البشرى . لكن منذ بداية ظهور الإنسان على الأرض ، بدا واضحا أنه غير راض عن نفسه ، وغير قانع بما لديه من إمكانات . كان إنسان الغابة يستخدم يديه فى صيد الحيوان أو تخويفه وتسلق الأشجار وقطف الثمار وغير ذلك من متطلبات إشباع جوعه وحماية بقاءه . لكن على ما يبدو ، خطر بباله ذات يوم فكرة غريبة نوعا : لماذا لا يستخدم أحد فروع أحد الشجر ليسقط به الثمار ، وهو فقط واقف على الأرض ، ولماذا لا يستخدمه فى طرد الحيوانات أو فى قتلها . لا أحد يعلم على وجه الدقة ، إذا كان قد وجد هذا الفرع مكسورا ملقيا على الأرض بسبب تسلقه إياه من قبل ، أم أنه كسره متعمدا وفى ذهنه هذا الهدف . أيا كان ما حدث ، وهل كان اكتشافا أم اختراعا ، فقد ظهرت هكذا أول أداة فى التاريخ : العصا .

الأرجح أن ذلك الرجل قد بات ليلته في سعادة وزهو بالغين ، يفكر في الآفاق التي سيفتحها اختراعه -أو اكتشافه-للعرق البشرى كله . لكن بغض النظر عن جميع الأفكار التي غمرت مخيلته ، كانت هناك واحدة لم تخطر بباله مطلقا في تلك الليلة : أنه وضع دون أن يدرى ، أول مسمار في نعش عرقه البشرى .

إن ما فعله ذلك الرجل في الحقيقة ، هو أنه أقر للمرة الأولى ، بعجز قدرات العرق البشرى فصنع أول ' امتداد ' له : يدا أكثر طولا .

بعد ذلك يبدو أن أعجبته اللعبة ، فوجد أن جلده ليس بالحماية الكافية له ، فجعل من جلد الحيوان ' امتدادا ' آخرا له يدفئه ويحميه من الاحتكاك والخدوش . ثم استطرد فشيد للجلد ' امتدادا ' جديدا هو المسكن . فاتخذ من فتحات الكهوف مأوى له يلجأ إليه بعد يوم الغابة الشاق .

توالت الأجيال ، دون أن يفكر أحد في حكاية النعش والمسامير تلك ، فراح أحفاد ذلك الرجل يندفعون في صنع امتدادات أكثر مهارة وحدة . فصنعوا من الحجر آلات قاطعة ، ومن بعده الحديد والبرونز . وفكر آخرون في صنع امتداد للساقين ، فامتطوا الدواب ، وصنعوا العجلة والباخرة والنفاثة ومكوك الفضاء . وراح بعض يبنون محطات للطاقة ويفجرون نواة الذرة ، وذلك لعمل امتدادات لعضلات الإنسان . كما سخط آخرون على ضعف قدرات العين البشرية فصنعوا امتدادات لها أسموها التليسكوب والميكروسكوب لرؤية الأشياء البعيدة والأشياء الصغيرة . وصنع آخرون السماعات ومكبرات الصوت والتلجراف والتليقزيون والراديو امتدادا للأذن . واكتشف أو اختراع آخرون مواد للتحليل

الكيميائى لم تكن في الواقع أكثر من مجرد امتداد لقدرات الشم والتذوق للأنف واللسان البشرى ، وذلك بمدف التمييز بين المواد المختلفة واكتشاف خصائصها . ثم جاء من صنعوا آلات دقيقة لقياس الأبعاد ونعومة السطح ، وظهرت ماكينات ذاتية التحكم فلقيت اليد البشرية هزيمتها الثانية الكبرى التي اضطرت على إثرها للتقهقر والاكتفاء بالقيام ببعض الأنشطة متوسطة المهارة .

عن انطباعاته أثناء الحرب العالمية الثانية كتب أحد الطيارين: ' ما كل هذا التعقيد من خراطيم الأوكسچين وأجهزة التدفئة وأنابيب الكلام الممتدة إلى جميع أفراد الطاقم، وهذا القناع الذي أتنفس من خلاله. إنني موصول بالطائرة بواسطة أنبوب من المطاط لا غني عنه ، تماما كالحبل السرى ، الذي يصل الجنين بأمه . لقد أضاف إلى كياني أعضاء جديدة ' .

هذا الانتشاء الذى جربه طيار الأربعينيات ، يواصل الحديث عنه أحد علماء الفضاء ، بلهجة أقل انفعالا : 'ربما كان من الأيسر توفير أسباب الحياة لرواد الفضاء في شكل ماكينات موصولة بحم ، فمن الممكن مثلا تغذيته بغذاء سائل ، تستمده أوردته مباشرة من صهريج منعزل في ركن ما من بالسفينة ، وربما أمكن استخلاص الماء من فضلات الجسم السائلة مباشرة بواسطة نوع جديد من الكلية الاصطناعية ، تبنى في موضع آخر من السفينة . وربما تم نوم رائد الفضاء بواسطة الحث الإليكتروني ، وهكذا تصبح وظائف الجسم واحدة إثر أخرى ، في كبسولة الفضاء جزءا من وظائف الماكينة ، متشابكة معها ومعتمدة عليها . ولا نحسبن أن يكون الفضاء الخارجي هو الذي سيمتد به هذا الشغل فقط ، بل أنه سيمتد على سطح كوكبنا في شتى مرافقه ' .

هذان الاقتباسان كثيرا ما نجدهما في الكتب متجاورين هكذا ، لكن ' صدمة المستقبل ' كان في الواقع هو أول كتاب أخذهما عن أصولهما . وكان تعليق توفلر عليهما هو ما يلي : ' إن بيولوچيا الفضاء تنطلق نحو اليوم الذي سيصبح فيه رائد الفضاء ليس مجرد إنسان مثبت داخل كبسولة ، ولكن يكون جزءا منها بكل ما في العبارة من معني ' .

إلا أن مسلسل امتدادات الإنسان وصل في القرن العشرين إلى محطة أبعد وأكبر من كل ذلك ، وهي محطة النهاية في نفس الوقت : العقل البشري .

الواقع أن كلمة ' امتداد ' extention التي ظللنا نضعها بين أقواس حتى الآن ، هي مصطلح ابتكره عالم وسائط الاتصال الكندي مارشال ماكلوان في عام ١٩٦٤ ، من خلال مقدمة كتابه الأشهر: ' فهم وسائل الاتصال ' Understanding Media في التقنيات التجزيئية والآلية أفلحنا في أن نمد أجسامنا في الفضاء ، والآلية ، بدأ العالم الغربي يتفجر داخليا . فخلال العصور الميكانية أو الآلية أفلحنا في أن نمد أجسامنا في الفضاء ، والآن بعد إنقضاء ما يزيد على قرن من التقنية الكهربية أفلحنا في أن نمد جهازنا العصبي ذاته ، بحيث يستوعب العالم كله متجاهلا حدود المكان والزمان ، على الأقل فيما يتعلق بالكوكب الذي نعيش فوقه . ونحن نقترب الآن بسرعة فائقة من المرحلة النهائية لامتدادات الإنسان ، ونعني بحا الاستثارة التقنية للشعور والوعي والإدراك ، حين تفلح العملية الإبداعية للمعرفة في أن تمتد على نحو جماعي ومتماسك إلى المجتمع الإنساني بأسره ، تماما مثلما امتدت حواسنا وأعصابنا عن طريق وسائط الاتصال المختلفة ' .

من هنا ولد مصطلح ' القرية الجلوبية ' الذي صاغه ماكلوان ، الذي سرعان ما عرف كأحد أشهر المدافعين عن العصر ، ولقب به ' نبي وسائط الاتصال ' . وأهم ما فيه أن عقل الإنسان استطاع عن طريق وسائط الاتصال الحديثة وفي مقدمتها التليڤزيون ، أن يعيش أحداث الكوكب كلها لحظة بلحظة ، وأن يتلقى أفكار الآخرين ويرسل إليهم أفكاره ، في تفاعل يجعل الأرض بالفعل كقرية يعرف كل واحد فيها كل ما يعرفه الآخرون وكل ما يحدث لهم .

لكن ماكلوان يرى -على نحو أكثر دقة من صياغتنا التقريبية السابقة- أن امتدادات العقل البشرى ، عملية لها جذور تاريخية ، وأن الوسائط الحديثة ما هى إلا الانفجار الكبير ، الذى أنحى تلك القصة : أن الإنسان البدائى كان يعيش في نوع من جنة عدن . وفي هذا المجتمع البدائى يتصل الناس ببعضهم البعض اتصالا مباشرا ، فيتحادثون معا في مواجهة بعضهم البعض . وهى تجربة تضم إلى جانب النطق والسمع ، الرؤية واللمس بل والشم أيضا ، وتحتوى بذلك على قدر كبير من الاندماج . ثم جاء اختراع الكتابة ، فإذا به أشبه ما يكون بالتفاحة التي استعانت بما الأفعى في الإغراء والإغواء والتي أدت الى الخروج من الجنة ، أو هدم فكرة الجنة والقضاء عليها . ونجم عن اختراع الكتابة أن انفصل التفكير عن الإحساس ، كما أصبح المعنى مرتبطا ارتباطا وثيقا بالكلمات المجردة ، بدلا من ارتباطه بالأشياء العيانية الملموسة . ثم جاء اختراع جوتنبيرج للمطبعة والطباعة ، وهو اختراع أدى إلى ذلك الإنتاج الكبير الهائل للكتب والصحف والمجلات ، وبه اكتملت عملية اغتراب الإنسان عن نفسه ، وتعمق الفصل بين الإحساس والفكر لدى الفرد ، وتيسرت القراءة وانتشر التعليم ، وإزدادت الفردية .

هذا الوصف المأساوى لما حدث للطبيعة الإنسانية من تزايد قدرة وسطوة الامتدادات ، يبرره ماكلوان فيما يتعلق بالطباعة -المرحلة الثانية للاتصال الإنساني- بما يلى : 'إن الطباعة ليست مجرد إضافة لفن 'نسخ 'المخطوطات ، إلا بقدر ما يمكن اعتبار السيارة إضافة للحصان . لقد كان ظهور الكتاب المطبوع نذيرا بالقضاء على أسلوب من التعليم ، يعتمد على الإملاء وقراءة النص ونسخه والشرح على المتن . وهي عملية فيها الكثير من العناء ، لكن فيها أيضا كثيرا من الاتصال المباشر والعلاقة الحميمة ، ليس فقط بين الأستاذ والطالب ، بل وأيضا بين الطالب والنص الذي يقرأه أو المخطوطة التي ينقلها ويعلق عليها '.

ويضيف ماكلوان قصة طريفة عن عالمة الأنثروپولوچيا الأميركية مارجاريت ميد ، حين حملت نسخا من أحد الكتب ويضيف ماكلوان قصة طريفة عن عالمة الأنثروپولوچيا الأميركية مارجاريت ميد ، لكنهم اعتبروا من قبيل السحر أن توجد أكثر من نسخة من الكتاب الواحد في نفس الوقت . وبالطبع يعتبر ماكلوان في هذا تأكيدا جديدا لأن استجابة كهذه ، هي أمر طبيعي جدا للثورة التي تعنيها الطباعة في مجال الامتدادات ، وللاغتراب الذي يترتب على هذه الثورة ، أو أي ثورة على نحو عام .

لو اعتبرنا أن تاريخ الامتدادات البشرية ، هو ذاته تاريخ التقنية ، فقد يعطينا هذا فرصة أفضل لاكتشاف فداحة أثر هذه الامتدادات على طبيعة الإنسان الأصلية ومن ثم على قدراته التكيفية وسعادته . إن التقنية تتسبب دائما فى خلق فجوات داخل الوجود الإنسانى ، تكاد تدعونا لتعريفه بأنه ' كائن من الفجوات ' والسبب ببساطة أن تكوينه النفسى ومؤسساته الاجتماعية ، ليست بالمرونة ولا بالسرعة التى تمكنها من مجاراة تطور التقنية ، هذه التى تنشأ عادة دون استئذان مسبق من ذلك التكوين أو هذه المؤسسات .

من هنا تنشأ دائما فجوة بين حاضر الإنسان وارتباطه العاطفى بالماضى ، والأبعد أن هذه الفجوة قد تتخذ طابعا دوليا ، بسبب تفاوت مستوى التقنية من مكان لآخر . فبينما يعيش المجتمع الأميركى مثلا فى الثمانينيات عصرا من الانطلاق الفكرى والسلوكى ، له بالتالى قضاياه ومشاكله واهتماماته الخاصة ، نجد دولنا العربية فى المقابل ، تتحدث فى نفس المناقشات حول الحرية والتراث والجنس ، بالضبط كتلك التى شغلت الأميركيين فى الخمسينيات ، أيام كان مجتمعهم بنفس درجة تزمتنا الحالية ، وبنفس ما يترتب عليها من صراعات ومشاكل احتماعية وأخلاقية وثقافية . والفجوات الحقيقية بين الدول أكبر بكثير من البعد الاجتماعى وحده . فهى تشمل صراع الثروة وفجوة التقنية ذاتما وأحدث المصطلحات التى استحدثت فى هذا المجال هى فجوة المعلومات ، بما تحمله من دلالات أبعد عن فجوة القوة والثراء والتقدم .

أيضا هناك الفجوة بين الأجيال . جيل ولد وعاش بتقنيات عصر معين ، ثم جيل جديد صنعته تقنية أخرى تماما . وهناك الفجوة بين الحاكم والمحكوم ، الأول يوجز برنامجه في كلمة واحدة هي التحديث -خاصة الدول المتخلفة - بينما الشعب لا يرى في التحديث سوى عيوبه ويرى أنها أخطاء الحاكم . وعلى هذا الغرار أضف كل ما قد يعن لك من فحوات : الفجوة بين السلطة والصحافة أو سمها الفجوة بين من أيديهم في النار وبين من أيديهم في الماء البارد — الفجوة بين المحافة والشعب — الفجوة بين المدينة والريف — الفجوة بين المتعلمين والجهلة . . . إلخ . والتقنية دائما هي الإصبع الخفي وراء كل هذا .

إذن هى مسيرة التقنية وآثارها بدءا من تلك العصاحتى أحدث الآلات . وإذن فكل فجوات الوجود الإنساني سببها وجود ذلك الشيء المسمى تقنية أو امتدادات ، والذى له قصوره الذاتى غير محكوم ، والذى لا يكف عن القذف بمبتكرات جديدة ، تقلب أنماط حياة الناس رأسا على عقب ، وتجعل الكثرة الباقية تلهث وراءهم .

إن ذلك قد يدعوك -على الأرجح- إلى أن تعيد النظر في كل ما علمونا إياه عن نظريات الحضارة هذه التي لقنتنا أنه كان هناك حضارة فرعونية ، وأخرى يونانية ، وثالثة صينية ، ورابعة إسلامية ، ثم أوروپية وأميركية فياپانية ...إلخ . إن هذه ليست حضارات ، والسبب بسيط : أنه لا توجد في تاريخ الأرض سوى حضارة واحدة : الحضارة التقنية . قطار واحد ينطلق في إتجاه واحد . كل الفارق هو أن من يجلس في العربة الأولى يشاهد التقدم قبل أن يراه ركاب الدرجتين الثانية والثالثة (للحقيقة كان ركوب الأولى يكلف أحيانا حروبا تزهق ملايين الأرواح ) . واليوم ازدادت سرعة القطار جدا ، بحيث أن المبتكرات التقنية التي يعاينها أول راكب ، ستكون حتما لدى الراكب الأخير خلال عام واحد على الأكثر . ونوعية وأنماط الإنتاج والسوق والنظام النقدى تنتقل إليه خلال بضعة سنوات . بل أنه سيكتسب نفس النمط الاجتماعي لبلاد العربة الأولى ، خلال نفس حفنة السنوات ، وليس خلال قرون طويلة كما كان الحال حتى وقت قريب .

من هذا يمكن أن نتوصل لنتيجة أبعد: أننا أصبحنا أى البشر عرقا بلا تراث. وبالأحرى فإن مجرد الحديث عن التراث هو ترف مجنون ، كذا جميع المجادلات حول صراع القديم والجديد. إنها تشبه تجادل الركاب حول نوعيات الطعام التي كان يمكنهم الحصول عليها من المحطة السابقة ، ويتناسون ما يمر به القطار من مناظر وأحداث ومحطات جديدة .

خلاصة هذا الفصل أن ' التقنية ' أو ' امتدادات الجسم البشرى ' ، هما شيء واحد في الواقع: تنازل الإنسان المستمر عن مواهبه ، ومنحه إياها للآلات . وكانت النتيجة أن امتلئنا بالفجوات كما قطعة الجبن السويسرى .

لقد اعتبر ماكلوان أن التليڤزيون الذى جعل الأرض قرية ، هو نهاية المطاف للامتدادات ، وهذا لا بد أن يعنى بالنسبة لنا أنه المحطة الأخيرة في قطار الحضارة . لكن التقنية لم ولن تتوقف ، ونحن هنا أمام خيار جوهرى في النظرية : هل ماكلوان مخطئ ، وأن القطار لا يزال يواصل سيره ، صانعا امتدادات جديدة ، أم أنه على حق وامتدادات الإنسان قد انتهت ، وأن ما نراه من تطور تقنى هو طفرة خارج التعريف نفسه ؟ ...الواقع أن الاجابتيين ليستا متناقضتين بالكامل كما تبدوان للوهلة الأولى !

إن ماكلوان قد فاته فقط الانتباه لشيء واحد: تلك الأجهزة التي بدأت تنتشر في أيامه في أروقة المؤسسات والشركات الكبيرة ، تلك الأجهزة ذات الذاكرة اللا نهائية والسرعة الفائقة في إجراء البيانات أو على الأقل إجراء العمليات الحسابية . هذه الأجهزة المسماة الحواسيب هي في الواقع الامتداد الحرفي الحقيقي للمخ البشرى . إن هذه هي المحطة الأخيرة فعلا ، والتي قد تجعل الكوكب يسأل نفسه: 'ماذا تبقى إذن من فائدة من أولئك البشر ، الذي أنوء بحملهم ؟ ' . . . لكننا نستطرد مؤقتا بقول إن المحطة الأخيرة ، تكون أحيانا هي المحطة الأولى لقطار آخر . وإذا كنا قد ركبنا قطار الحضارة الإنسانية كل تلك الآلاف السنين ، فعلينا أن نهبط ونستقل القطار الجديد: قطار حضارة ما بعدالإنسان ، حضارة الآلات الأذكي والأقوى والأكثر حكمة ومعرفة !

باختصار : التقنية التي اخترعناها ، لم تمنحنا السعادة ، ما فعلته أن فقط جعلتنا نرى مدى حقارتنا ! وكل هذا يذكرنا بالتراچيديا اليونانية . إنه يحوى بالفعل كل عناصرها الكلاسية : هدف نبيل ( هو التكيف ) ، ويحرك البطل التراچيدي ( الإنسان ) ، نحو مصير مآساوى ( أن يلغى نفسه ) .

آه... لقد نسينا شيئا واحدا: أن التراچيديا ليست ثلاث عناصر فحسب ، بل هي أربعة . إن هناك أيضا العظة ، لخظة التنوير وإدراك ما غاب عنا طويلا . فهل ما زال باقيا ثمة فرصة لذلك في مسرحية التراچيديا التقنية هذه... أمامنا قبل التوصل لإجابة ، بضع الفصول من جمع المزيد من الوقائع لعلها ترشدنا للإجابة التائهة .

### الفصل الثانى هل يمكن للمحدود الذكاء أن يخلق ما هو أكثر منه ذكاء ؟

'الآلة لا تستطيع أن تصنع مشاكل لتحلها ، لأنها لن تستطيع أن تبرمج ذاتها 'هذا هو رأى أحد العلماء التشيكوسلوڤاكيين في مستقبل الحواسيب . صرح بهذا الرأى في أواخر الستينيات ، والذى كان يمثل معظم الرأى العام العلمي آنذاك . عامة يكون القول إن الفكرة السائدة ، بين الكثير من العلماء ، وبين كل عامة الناس ، حتى بعد أن أصبح أغلبهم على دراية واحتكاك بالحواسيب ، من خلال اقتنائهم لأنواعها المنزلية ، هذه الفكرة تقول إن الحاسوب هو ما يقوله له الإنسان ، وإنه آلة صماء يتحكم فيها الإنسان ما شاء له . الحقيقة أنه لا يوجد في أواخر الثمانينيات فكرة في استطاعتها أن تثير الغثيان مثل هذه الفكرة . إنها تشبه بالضبط المحاجة بأن السيارة لا يمكن أن تسير أسرع من الإنسان لأنه صانعها ، أو أن الطائرة لا تستطيع التحليق أعلى منه لأنه خالقها ، وهلم جرا !

لقد مضى عقدان من الزمان ، وما زال الكثيرون من العلماء يفكرون بنفس طريقة دكتور كولمان التشيكى . من أولئك المؤلف السورى لكتاب من سلسلة عالم المعرفة يدعى أبيولوچيا ومصير الإنسان ، الذى يقول في فصله السابع العشر : إن المخ جهاز كهروكيمياوى ، وليس بمحرك أو بحاسوب . ولن يستطيع العلم أن يقلد خلق المخ عن طريق الأجزاء الميكانية والإليكترونية . ونحن نتحدى العلم والثورة البيولوچية برمتها ، وإن كنا من البيولوچيين ، فيما إذا كان يفكر مستقبلا في خلق حاسوب قادر على صياغة مشكلاته بنفسه دون أن يبرمج ، إذ أنه عندئذ ينبض بالحياة فعلا... هذا الإنسان سيبقى دائما وأبدا ساميا متساميا ، ولا يمكن مقارنته بأية آلة أبدعها الفكر البشرى ، بل وكيف يكون المبدع ( بكسر الدال ) والمبدع ( بفتح الدال ) في مستوى واحد ؟ ، بالطبع سوف نغض البصر عما أورده المؤلف في الفصل التالي من اقتباسات أخرى لآخرين ، غالبا ما توحى بعكس ما وصل إليه ، أو على الأقل ليس فيها تعبيرات مثل أ لن يستطيع العلم و أو نحن نتحدى العلم أ إلى آخر هذا الهراء ، فما ذكرناه هنا هو رأيه الذى يقتنع به واضحا وصريحا .

لقد صغنا المشكلة في سؤال العنوان: هل يمكن للمحدود الذكاء أن يخلق ما هو أكثر منه ذكاء ؟ هذا هو السؤال الذي سننوى الاجابة عنه في هذا الباب ، فاذا وافقتني أن هذا السؤال هو بالضبط ، ذلك الذي أجاب عليه العلماء السابقون بلا ، فيمكنك مواصلة القراءة . أما إذا وجدت في الأمر مشكلة ما ، أو كان عرضنا لهذه المواجهة الفكرية ليس بالوضوح الكافي ، فمن الأفضل أن تصرف النظر نهائيا عن قراءة بقية الكتاب .

لعل القارئ سريع البديهة ، قد أدرك بالفعل أن إجابة ذلك السؤال تكمن في تعريف الذكاء نفسه وأن خطتنا العامة سوف تسير في هذا الطريق . لكننا ننوى قبل هذا أن نوقف قصة الذكاء الآلي أو ما يسمى مرحليا -أو أحيانا تواضعا- بالذكاء الاصطناعي .

إن فكرة استخدام الآلات الميكانية في إجراء الحسابات ، أمر مغرق في القدم . وأول حاسوب آلى في التاريخ ، والذي استخدم في الحضارات القديمة جميعا ، هو ' المعداد ' الذي نشتري مثله لأطفالنا اليوم حين يذهبون إلى دور

الحضانة . مجموعة من الأسلاك المعدنية الأفقية ، ويخترق كل سلك عددا من الكرات المثقوبة ، يمكن بالتالي تحريكها يمينا ويسارا .

في النصف الأول من القرن التاسع عشر ، ظهرت فكرة صنع آلة ميكانية -بالغة التعقيد بالضرورة- تقوم بإجراء إجرائيات تحليلية ، والهدف منها هو إجراء processing العمليات الحسابية الكبيرة ، فضلا عن تخزين البيانات وعلى سبيل التوضيح فقط نقول إن لها ذات أهداف الحاسوب الرقمي الإليكتروني البسيط calculator الذي يستخدمه تلاميذ المدارس حاليا . ويوجد في متحف لندن أجزاء من آلة اسمها آلة الفارق Difference Engine ابتكرها تشارلز پاپيدچ ، ذلك العبقري الانجليزي الذي أفني حياته وثروته فيما بعد في محاولة صنع نموذج أعقد وأكثر كمالا ، كان يسميها الآلة التحليلية أو Analytical Machine .

وفى عام ١٩٤٥ ولد الحاسوب... في إحدى قاعات جامعة پنسلڤينيا نجحت تجربة إينياك ، اختصار كلمات ١٩٠٠ وفى عام ١٩٠٥ ولد الحاسوب... في إحدى قاعات جامعة پنسلڤينيا نجحت تجربة إينياك ، اختصار كلمات ال٩٠٠٠ هذه الآلة كانت تتكون من ١٩٠٠ صمام إليكتروني ، ومن مئات الآلاف من المكونات الأخرى ، وكان وزنها الإجمالي نحو ثلاثين طنا ، وكان يستغرق إصلاح أحد أعطالها أيام . وهذه الآلة لم تكن رغم كل هذا مجهزة بذاكرة ، وبالطبع تبدو اليوم فائقة التواضع من حيث إمكاناتها ، ولولا ابتكار الترانزستور ، ومن بعده الدوائر المتكاملة والرقاقات الميكرووية ، لما أمكن للحواسيب أن تصل إلى ما وصلت إليه اليوم من الصغر والسرعة وسهولة الاستخدام .

قد يكون غريبا على البعض ممن لا يؤمنون كثيرا بدور الخيال في تاريخ العلم ، أن يعرف أن التفكير في قيام الحاسوب بمحاكاة الذكاء البشرى بدا قبل الابتكار الفعلى لأول حاسوب . وقدرة الآلة على محاكاة الذكاء البشرى تسمى اليوم مبدأ تورينج ' نسبة إلى عالم الرياضيات الإنجليزى . وننقل لك هنا القصة المثيرة لصاحب الأفكار التي صار لها فيما بعد أعظم الأثر في مجال الذكاء الاصطناعي ، مأخوذة عن الطبعة المعدلة لكتاب Edward A. Feigenbaum and بعد أعظم الأثر في مجال الذكاء الاصطناعي ، مأخوذة عن الطبعة المعدلة لكتاب Pamela McCorduck: The Fifth Generation —Artificial Intelligence and Japan's Computer . Challenge to the World

' جاءت الفكرة الأولية جدا ، عن إمكانة قيام الحاسوب بسلوك ذكى ، من عالم المنطق آلان تورينج من جامعة كيمبريدج . درس تورينج الرياضيات في كمبريدج في أوائل الثلاثينيات ، ورغم موهبته فكان إنسانا متقلبا غريب الأطوار ، من ثم لم يحز إلا على تقديرات متواضعة في التخرج ، إذ وجد أنه من الصعوبة أن يحصر عقله في أشياء ، لا تجسد فورا الاهتمامات التي كانت تورقه . رغم هذا لم تضع موهبته هباء ، ووجدت سريعا من يقدرها ، فرشح ولم يكن قد تجاوز الثانية والعشرين ، لدرجة الزمالة في الكلية الملكية بكيمبريدج . وفي عام ١٩٣٧ عمم ورقة يجمع كل الرياضيين على تفردها الشديد ، لدرجة تضمن تردد اسمه في كتب الرياضيات حتى إن لم يكن قد فعل في حياته أى شيء سواها . من بين ما تعرضت له هذه الورقة ، أنما اقترحت ماكينة مجردة يمكن إنجازها خلال سنوات قليلة ، وهي ماكينة بالغة التعقيد لحد مذهل ، هي ما نسميه اليوم حاسوب . يوم كتب تورينج هذه الورقة ، لم يكن هناك ماكينة بحذه الصورة ، مع هذا فقد راح يصف نموذجا عاما يطابق كل الحواسيب الحقيقية التي ولدت بعد ذلك . بعد الفترة الحاسمة في إنتاج الشفرة وبناء الحاسوب خلال الحرب العالمية الثانية ، رحل تورينج إلى مختبر الفيزياء القومي في نيدينجتون كي يعمل الشفرة وبناء الحاسوب خلال الحرب العالمية الثانية ، رحل تورينج إلى مختبر الفيزياء القومي في نيدينجتون كي يعمل المقاسوب خلال الحرب العالمية الثانية ، رحل تورينج إلى مختبر الفيزياء القومي في نيدينجتون كي يعمل المقدم ، Pilot ACE ، إحدى المحاولات البريطانية الرائدة في بناء الحواسيب وراح يباشر عملا دءوبا بطئ التقدم ،

وأرسل يطلب سبتية من الجامعة (أى منحة تفرغ تمنح عادة لمدة سنة كل ٧ سنوات) قضاها كلها في كيمبريدچ. ما أسفر عنه عام التفرغ ١٩٤٧ هو ورقة واضحة محددة عنوانها 'الآلات الذكية '، هذه الورقة شرحت الطرق التي 'تصنع كما الآلة كي تظهر سلوكا ذكيا '. قد يعاب على الكثير من أفكار الورقة ، البدائية وسوء الصياغة ، إلا أن اقتراحاته في بناء آلة ذكية كانت هي بالضبط نفس الطرق التي استخدمت بعد عقد في كتابه أول برنامج ذكي ، وإن جاء مستقلا عن تأثير أفكار تورينج الذي لم تعمم ورقته هذه إلا بعد ثلاثين عاما '.

' بعد هذه المنحة الدراسية ، لم يعد تورينج حتى سعيدا بالشغل في مختبر الفيزياء القومى ، وإن كان للدقة قد أنجز مشروع پايلوت إيس الذى صممه عام ١٩٤٧ بعد ١١ عاما ، حيث جاء كديناصور مخجل . في عام ١٩٥٠ ذهب تورينج إلى جامعة مانشستر ، حيث اشتغل على تصميم ماكينة جديدة ، وطبع بحثا اسمه ' الحواسيب والذكاء ' والذى أثار اهتماما كبيرا . وقد تحدث فيه مرة أحرى حول معضلة هل تستطيع الآلة التفكير . واقترح ما سمى فيما بعد به اختبار تورينج ' ، وهو قيام محقق باستجواب الشخص ( أو الآلة ) دون أن يراها ، وتكون وسيلة اتصاله بها هى الرسائل التليجرافية فقط . وقال تورينج إنه لو فشل المحقق في معرفة إذا ما كان من يخاطبه هو إنسان ام آلة ، فإنه يمكن حقا في هذه الحالة القول بإن الآلة تفكر . بالإضافة إلى ذلك شارك في صنع برنامج للعب الشطرنج ( يصفه بأنه كاريكاتور لطريقة لعبه هو شخصيا ) ، والذي عدل فيما بعد رغم بطئه وبساطته ، ليصبح أول برنامج كامل للعب الشطرنج بواسطة الآلة ' .

الكتاب يروى هذه القصة في فصل خصصه عن إنجلترا ، خلاصته الإجمالية ، أن الانجليز أهدروا تاريخيا عددا من الفرص الذهبية ، أو أن ' إنجلترا تنتكر لروادها في مجال الذكاء الاصطناعي ' .

إذن والحال هكذا ، ليس غريبا أن نجد أغلبية علماء الحواسيب يعتقدون أن الآلة لن تستطيع التفكير . وأمثال تورينج ليسوا سوى صوت صارخ في البرية لا يجد من يسمعه . ولو عدنا الى پاپيدچ ، فسنجد زميلة عمله الكونتيسة لافليس قد كتبت بحثا مفصلا عن مشروع ' الآلة التحليلية ' ، قطعت فيه بأنه لا يمكن القول بإنها تفكر . لكن المثير حقا أن الاسم الأكثر عملقة بين رواد الحاسوب چون قون نيومان قد كتب آخر مقال في حياته فقط ليقول إن الآلة لا يمكن أن تتصرف بذكاء . . . وقد ظل الحال على ما هو عليه ، حتى اطلق چون ماكارثي في الستينيات مصطلح ' الذكاء الاصطناعي ' Artificial Intelligence .

الواضح أننا عدنا من جديد نردد كلمة ذكاء ، تلك الكلمة المركبة غير المحددة . لقد حصلنا في الفصل الرابع من الباب الأول على تعريف ما له . لكن الواقع أن هذا لم يكن سوى رأى علماء النفس ، أو ما استخلصناه بالكاد من جدلهم العنيف ، أما علماء الذكاء الاصطناعي فلهم ساحتهم الخاصة التي يتجادلون فيها على طريقتهم .

پامیلا ماککوردك عالمة الذكاء الاصطناعی والمؤلفة المشاركة فی كتاب ' الجیل الخامس للحاسوب ' المشار إلیه قبل قلیل لها رأی مبسط فی الموضوع: ' إن الذكاء لیس إلا مصطلحا سیاسیا ' وتری أن من يملك السلطة فی المجتمع هو من يملك تعریف الذكاء ، وتضرب مثلا بالرأی السائد عن قدرات الرجل العقلیة بالمقارنة بالمرأة!

زميلها في الكتاب ، وهو عالم كبير رائد في ذات الجحال ، ومؤسس قسم علوم الحاسوب بجامعة ستانفورد ، يحاول التحرى عن أصل الكلمة ، فيقول إن الذكاء Intelligence مشتقة من الأصل اللاتيني Legere والتي تعنى اللم ( ولا

سيما الفواكه) Gather ، والضم Collect ، والتركيب Assemble ، ومن ثم تعنى الاختبار والتوصل لانطباع معين . Perceive ومن ثم تفهم Understand وتدرك Choose Among وتدرك وتعرف Know . ويرى أن هذه الصفات لو اجتمعت في آلة لأمكن القول إنها ذكية .

لكن ما هو الهدف من تعريف الذكاء ، لدى علماء الذكاء الاصطناعي ؟ الواضح أن الأمر يرتبط برغبتهم في تعريف الذكاء الاصطناعي نفسه ، وتحديد أهدافه .

في هذا الجال يوجد رأيان كبيران: الرأى الأول وهو السائد يرى أن هدف الذكاء الاصطناعي هو محاولة محاكاة الذكاء البشرى. والرأى الثاني يرى ضرورة البحث عن مصادر مستقلة وأشد عمومية للذكاء، وتجاوز الاقتصار على موضوع المحاكاة هذا، وسوف نرى أن الرأى الأول يمثل المبادئ التي يعمل على أساسها واضعو ما يسمى بالنظم الخبيرة، أما الرأى الثاني، فيمثل واحدا من الطموحات الأساس لبرمجات مشروع الجيل الخامس الياپاني.

أحد أبرز المبشرين بالرأى الأول هو مارڤين مينسكى ، صاحب التعريف الشهير بأن ' الذكاء الاصطناعى هو علم صناعة الآلات التى تؤدى أشغالا يتطلب أداؤها توفر الذكاء الإنسانى ' . وقد حاول الكثيرون وضع توصيف تفصيلى للذكاء على أساس ذلك المنطق . أحد أكثر التعريفات وضوحا اكتمالا هو ما قدمه إيه . بونيت في كتابه الصادر عام ١٩٨٥ باسم Artificial Intelligence — Promise and Performance . يرى بونيت أن هناك اتفاقا عاما على تحديد مظاهر الذكاء الإنساني فيما يلى :

أولا: التوصل إلى حل للمشاكل والقضايا التي يتصدى لها الإنسان بالرجوع إلى المعلومات المتوفرة لديه -والتي قد تكون ناقصة- وخبرته في الحياة وتقديره للموقف ومعالجته المنطقية لكل هذه المعطيات التي ينتج عنها التوصل إلى حل . ثانيا: المقدرة على اتخاذ القرارات بناء على إدراك جوانب الموقف والاحتمالات الواردة وعواقب أو نتائج

نابيا: المفادرة على المحاد الفرارات بناء على إدراك جوانب الموقف والاحتمالات الواردة وعواقب او نتائج الاحتمالات، ومعرفة النتائج المرغوب في تحقيقها، واتخاذ القرار الذي يمكن من تحقيق هذه النتائج ومثال لذلك تشخيص الأمراض ووصف العلاج اللازم.

ثالثا: القدرة على التعميم والتجريد، وهي القدرة على استنباط القوانين العامة من الأمثلة المحدودة ومعرفة جوهر الشيء الذي لا يوجد الشيء بدونه. وهذا يتطلب القدرة على التمييز بين أنواع المعلومات المختلفة.

رابعا: التعرف على أوجه واحتمالات التشابه في المواقف المختلفة، والتعامل مع المواقف المستجدة ونقل التجربة والخبرة الذاتية إلى مواقف ومجالات جديدة.

خامسا: اكتشاف الأخطاء وتصحيحها بمدف تحسين وتنمية الأداء في المستقبل.

سادسا : اكتساب المعلومات والتعلم من خلال الممارسة والتطبيق . وترتبط القدرة على التعلم باستطاعته استشراف التماثل في الأشياء والقضايا والتوصل إلى العموميات من الجزئيات واستبعاد المعلومات غير المناسبة .

هذا هو إذن المنهج السائد لدى علماء الذكاء الاصطناعى أن يجللوا طريقة تفكير الناس وأسلوبهم فى حل المشاكل وهم يحولون كل هذا لسطور شفرة للحاسوب . والحاسوب بدوره سيؤدى ذات التفكير بسرعة فائقة وبدون تجاهل لأى احتمال وبدقة متناهية وبدون احتمال للخطأ . وهذا يجعله تأكيدا أكثر قدرة ومهارة من الإنسان فى التفكير وحل

المشاكل ، ومن ثم يكون أكثر ذكاء منه . وهكذا أجاب علماء الذكاء الاصطناعي على سؤال العنوان : هل يمكن للمحدود الذكاء أن يخلق ما هو أكثر منه ذكاء ؟

التطبيق الحرفي لهذا هو كما قلنا: النظم الخبيرة . وهي حتى كتابة هذه السطور أرفع نموذج للذكاء الاصطناعي ، متحقق ومتاح بالفعل في الأسواق . إنها نظم هندسة المعرفة المتاحة في عشرات التطبيقات ، وتباع بالفعل في السوق العربي ، وأغلبها صناعة أميركية خالصة ، وبالتخصص ، إذ انهم مبتكروها وروادها من البداية . وهي تشمل تقريبا جميع مجالات العلوم التطبيقية مثل الكيمياء والزراعة والتعليم والتصميم الهندسي والاقتصاد والطب والقانون والإدارة والصناعة والعلوم العسكرية . بل إن منها نظم خبيرة في الذكاء الاصطناعي نفسه ( ترى هل تذكرت في هذه اللحظة ذلك الذي يتحدى ، أن الآلة لن توصف مشاكلها أبدا ) إذن هندسة المعرفة هي تطور نوعي من ذلك الحاسوب ' السريع ' الدقيق ' كما يحب عامة الناس تصوره إلى حاسوب ذكي فعال قادر على حل مشاكل فعلية اعتمادا على قدرته الذاتية ، ما لم يكن قادرا على تخزين المزيد من المعرفة ( يقولون إن ذكاء هذه النظم يتناسب طرديا مع حجم ما لديها من معارف مجردة في حد ذاته ) ، بل وعلى تنمية نفسه وإعادة برمجة ذاته ، من خلال ما يتراكم لديه من خبرة ومعرفة اثركل مشكلة يقوم بحلها .

ولعلنا لن نجد أفضل من وصف الدكتور نبيل بلغته العربية الآلية الجميلة ، لهذا التطور النوعى ، وذلك في كتابه ' اللغة العربية والحاسوب ' :

' كان الأساس في التفريق بين أجيال الحاسوب المتتابعة ، والتي يرمزون بها إلى مراحل تطوره ، هو نوعية التقنيات الأساس المستخدمة في تصنيع عناصر بنائه . وهو بهذا تقسيم من وجهة نظر الصانع ، وليس من وجهة نظر المستخدم والذي يجب أن يستند فيه التقسيم على نوعية التطبيقات وكيفية التعامل بين الإنسان والآلة . يمكن تقسيم التطبيقات الأساس لمراحل تطور الحاسوب إلى ثلاث نقلات نوعية :

- إجراء البيانات
- إجراء المعلومات
  - إجراء المعارف

ففى البداية كان النظر إلى الحاسوب بصفته آلة حاسبة ذات قدرة هائلة على ' سحق ' الأرقام . سادت نظم معالجة البيانات تطبيقات المرحلة الأولى والتى اقتصرت في معظمها على استخراج كشوف الحساب والمرتبات والتسويات المحاسبية وقوائم المخزون والفواتير وما شابه .

وقد مضى وقت طويل قبل أن يكتشف الفرق الكبير بين البيانات والمعلومات ، من حيث كون المعلومات هى ناتج تحليل البيانات وذلك بفرض استخراج المؤشرات والعلاقات والمقارنات والتنبؤات ومعاملات الارتباط ، والتى على ضوئها تتخذ القرارات . أو بقول آخر موجز ، تبدأ المعلومات عندما تنتهى البيانات . وهكذا ظهرت نظم المعلومات متخذة من قواعد البيانات أساسا لها . بجانب البيانات المباشرة ، تتضمن قواعد المعلومات العلاقات التى تربط بين عناصر البيانات ، التى لها مغزى بالنسبة للأهداف الموضوعة لنظام المعلومات .

ثم يواصل د. على: ' ومرة أخرى يأخذ التطور الحلزوني دورته المتصاعدة ليتضع في هذه المرة الفارق الشاسع بين المعلومات والمعارف. إن معظم المعارف استنتاجية أكثر منها حسابية أو بيانية . فهناك فرق كبير بين ما تحتويه الكتب وقيام البعض باستيعاب مادتها واستغلالها في تعريف المشاكل وحلها . إن المعرفة هي حصيلة الامتزاج الخفي لثالوث المعرفة ، والحكمة البشرية ، ودعنا نبسط هنا لنقول ' إن الحكمة تبدأ عندما تنتهي المعلومة ' . ورغم وضوح الحقيقة في أن المعرفة الإنسانية هي أهم المواد على الإطلاق إلا أنما ، وفي وضعها الراهن ، مبعثرة ومنثورة ومبددة بين ثنايا الوثائق والكتب ، أو في أذهان ذوى المعرفة والخبرة والذين هم عرضة للضياع والفناء . على الرغم من كل ما نسمعه ونراه من إنجازات هائلة إلا أن مورد المعرفة الإنسانية ما زال مهدرا بدرجة كبيرة وقد بات في أمس الحاجة إلى أساليب فعالة وعملية لتصونه وتنمية وتحسن استغلاله . لقد ترسخ الاعتقاد أن المعرفة موضوع يمكن أن يدين للسيطرة الهندسية وهكذا خرج إلى الوجود مفهوم جديد يعرف بقاعدة المعارف ليمثل إحدى الركائز الرئيسة لحاسوب الجيل الخامس ، ولتصبح خرج إلى الوجود مفهوم جديد يعرف بقاعدة المعارف ليمثل إحدى الركائز الرئيسة التوب التي تربط بينها ' .

سوف نخصص الفصل التالى للحديث عن مشروع الجيل الخامس لكننا سنواصل هذا الحديث عن نظم قاعدة المعارف الأقل عمومية وطموحا ، لأنه يهمنا بالدرجة الأولى الوصول بالقارئ لإحساس حقيقى بكيفية خلق كائن أكثر ذكاء من الإنسان . وطريقة إنشاء النظم الخبيرة مثال يوفى جيدا بالغرض .

أتت النظم الخبيرة إلى الوجود بوظيفة جديدة اسمها مهندس المعرفة . ومهمة هذا المهندس أن يذهب ليقابل العلماء المتخصصين في الجال الذي يريد وضع برنامج خبير له . ويطرح عليهم نماذج للمشاكل ، ويحاول أن يحصل منهم على المتخصصين في الجال الذي يفكرون فيه لمواجهة كل مشكلة . الطريف هنا أن العالم لا يكون بالضرورة واعيا بالطريقة التي يفكر بما ، والأغلب أنه نفسه سيكون أول من يعرف هذه الطريقة من مهندس المعرفة في نماية جلستهما سويا ، قبل أن يذهب الأخير لمكتبه ليحاول كتابة بعض سطور الحاسوب . بل إن توصل مهندس المعرفة لطريقة تفكير العالم ، تجعل الأخير قادرا أكثر على فهم نفسه ، بل وعلى اكتشاف اللحظة التي يخطئ فيها أو ينسى أو تتداخل وتتشوش أفكاره ، أو على الأقل تجعله قادرا على اكتشاف اللحظة التي أصبح فيها مرهقا .

نحن نريد لك الآن أن تعيش في طبيعة تفكير وعمل مهندس المعرفة ، ولن نجد أكثر براعة وطرافة معا من وصايا إتش . ييني نيى العاملة في هذا المجال والزوجة ياپانية الأصل لفايجينباوم المؤلف المشارك لكتاب الجيل الخامس ، والتي وردت في كتاب أكاديمي حديث لها في مجال هندسة المعرفة .

مبدئيا ترى نيى أن أحد مصاعب كتابة برامج قاعدة المعارف هو أن هناك حزبان ، على الأقل توجد دائما فجوة بين وجهتى نظرهما : خبراء المجال ومهندسو المعرفة . بينما تتراكم المعرفة في البرنامج وتصبح المشكلة أكثر وضوحا ، فان مهندس المعرفة قد يجد طرقا أفضل لتمثيل وإجراء المعرفة . والسلوك الجديد للبرنامج قد يوحى للخبير بأن يغير آراءه هو نفسه في المشكلة ، ومن ثم يخلق مشاكل جديدة على مهندس المعرفة أن يحلها '.

اليوم أصبح عمل مهندسى المعرفة هذا علما يدرس له قواعد وأصول اسمه Heuristics وهو مشتق من الأصل اليوناني Eureka ومعناها الاكتشاف (كلمة أرشيمدس الشهيرة). وقد حولت نبي عمل مهندس المعرفة إلى مجموعة من ' الهيرويستيات ' ، أو القواعد الثماني الآتية :

- ١- أنه من غير الممكن أن تكون مهندسا لنفسك . حين تحاول فحص خبراتك الخاصة ، فأنت تخاطر بأن تصبح
   مثل ذات المائة رجل ، التي حاولت معرفة كيف تحرك مائة ساق بتوافق تام ، فتشابكت سيقانها وماتت .
- ٢- منذ البداية يجب أن تجهز سلة قمامة ضخمة بجوارك . الكتاب يعملون مسودات ، والرسامون يعملون تخطيطات أولية ، ومهندسو المعرفة لا يختلفون شيئا .
- ٣- يجب أن تختار المشكلة بعناية . إن الذكاء الاصطناعي ما يزال مجالا ناشئا ، لا يستطيع بعد أن يحل كل مشاكل الدنيا . النظم الخبيرة تعمل جيدا حين تكون المشكلة محددة الأبعاد جيدا . والحاسوب يحتاج كي يوصف المشكلة إلى كمية هائلة من المعلومات المتخصصة ، لكنه لا يحتاج المعلومات العامة للدنيا كلها (سوف نرى أن أصحاب الجيل الخامس يفكرون عامة عكس هذه النصيحة —ملحوظة اعتراضية ) .
- إذا أردت أن تقدم تطبيقا جيدا ، فعليك أن تقابل الخبير في نقطة أبعد من منتصف الطريق . وإذا لم يكن لديه فكرة عن الحواسيب ، فمهمتك ستكون بلا شك أكثر صعوبة .
  - ٥- إذا لم تفلح الأدوات التي تستخدمها عادة ، اخلق أدوات جديدة .
- 7- التعامل مع أى شيء غير الحقائق ، يعنى ضمنا الشك . المعرفة الهيرويستية شيء آخر غير الحقائق أو المعرفة اليقينية ، مع هذا فهي سريعة التحديد وليست صعبة . إن جزءا لا بأس به من بناء برنامج النظام الخبير يجب أن يسمح بتقبل تعبيرات مثل ' أنا أعتقد جدا أن… ' أو ' الملابسات تقود إلى… ' … إلخ .
- ٧- البرنامج عالى الكفاءة ، أو البرنامج الذي يقصد به أن يستخدمه الخبير استخداما شخصيا ، يجب أن يحتوى على طرق سهلة تسمح بتعديل المعرفة وإضافة معلومات جديدة أو الغاء المعلومات البالية .
- ٨- المشكلة يجب أن تكون مفيدة ومثيرة للاهتمام . إن هناك برامج قاعدة معارف تستطيع مثلا حل الفوازير لكن
   من يهتم بشيء كهذا ؟ الأكثر أهمية أن المستخدم يجب أن يعرف القيمة الحقيقية للشيء الذي سيستخدمه .
- وبعد... نريد هنا أن نبلور ما أجاب به هذا الفصل على عنوانه ، أو كيف استطاع الإنسان المحدود الذكاء أن يخلق ما هو أكثر منه ذكاء:

إن الذكاء هو تلك القدرات العقلية القادرة على حل المشاكل وتحسين الأداء ...إلى آخر ما يحتمله التعريف . لكن الطريقة ( من فضلك هات الآن قلما وضع عشرة خطوط تحت كلمة الطريقة ) ، الطريقة التي يفكر بما الإنسان شيء آخر غير هذه القدرات . فالقدرات هي النتيجة الظاهرة ، كالقدرة على اكتشاف العلاقات الميكانية أو الرقمية أو التجريد اللغوى أو البصرى أو ربط للعلاقات أو اكتشاف التشابه ...إلخ . أما الطريقة فهي شيء آخر يشمل المنطق والمقارنات الأولية والحدس والبديهة ، بل والعلاقات الرياضية والمنطقية والاحتمالية ...إلخ . أو على نحو عام طريقة التفكير هي قواعد أكثر أساسا ، أو هي مسببات ، بينما قدرات الذكاء هي نتيجة لها ، والبديهي أنك إذا لقنت طريقة التفكير هذه لآلة تمتلك قاعدة معارف في ذاكرتها ، زائد القدرة على أداء طريقة التفكير تلك بدقة وسرعة فستكون قد خلقت آلة أكثر ذكاء ومعرفة من الإنسان أو على أقل تقدير سوف تعطى في لمح البصر إجابات كاملة لأى اختبار معروف للذكاء ، ومن ثم ستحصل على درجة لا نهائية لنسبة الذكاء !

إن النظم الخبيرة اقتصرت فى خلق الذكاء الآلى ، على ما يحتاجه مجال تخصصى واحد ، من معارف ومن أساليب تفكير وحل للمشاكل ، وفى حدود محاكاة طريقة تفكير الخبراء اليشر فى الحقل المعطى ، ولم تطمح لخلق الذكاء بمعناه الشامل ، معناه المجرد بعيدا عن ذاتية رؤية العرق الإنساني لذاته أو حتى لمعنى كلمة ذكاء ، وأن تضع تحت إرادته بالتالى ليس فقط قاعدة معارف ' تحوى الكون فى أحشائها ' حسب أحد تعبيرات فيلم ' رحلة إلى النجوم ' ، إنما كل ترسانة المنطق الرياضياتي المجرد البارد المحايد غير-الإنساني .

فى النهاية ، وفى كل الأحوال ، ومع الوضع فى الاعتبار أن ما يؤرق علماء ما يسمى بالذكاء الاصطناعى منذ تورينج إلى اليوم هو كيف يصعب التفرقة بين الإنسان والآلة بما فى ذلك حتى الانفعالات وضبابية التفكير ولغو الكلام وكل شيء ، يظل لدينا السؤال المشروع للغاية والأكثر عمومية ، السؤال القاعدى وراء مسعى الذكاء الاصطناعى -أو الآلى سمه ما شئت- برمته : ما فائدة أن يحاكى ذكاء الآلة الذكاء البشرى إذا كان سينتج لنا ذات الغباء الذي نعانى منه الآن ؟

أول مشروع يريد تحويل هذا الطموح غير المسبوق ، الذكاء اللا-إنساني ، الذكاء فوق-الإنساني ، إلى واقع حى ملموس ، أو على الأقل خطو الخطوة التاريخية الأولى في هذا الاتجاه ، هو مشروع الجيل الخامس الياپاني ، موضوع فصلنا التالى .

#### الفصل الثالث الجيل الخامس للحواسيب

ربما تكون أول إشارة في بحث علمى ، لمصطلح مقارب لكلمة ' الآلة الحية ' هو ما ورد في تقرير معهد هدسون عام ١٩٧٦ باسم ' العالم بعد مائتي عام ' . ففي نهاية التقرير توجد لائحة من ٧٠ بندا تحدد الأزمات التقنية المتوقعة في خلال ١٠ سنوات أي حتى عام ١٩٨٥ . وفي آخر مجموعة من هذه البنود تأتي ' القضايا الغريبة ' . من هذه ' ظهور أشكال جديدة للبشرية ، مثل الحواسيب الحية ' . ورغم أن المعنى غير واضح جدا ، هل هو شكل جديد للبشر أم الحواسيب أم اتحاد كليهما كما هما ، أو بعد تطويرهما أو تطوير أحدهما ، فإن التقرير السبق فن نقل التسمية من مجال القصص العلمي إلى صفحات البحوث العلمية .

على أن البعض قد يرى أن فى ذلك النوع من الاستخفاف بالموضوع فى تقرير شديد الطموح كهذا ، يتخذ لنفسه عنوان فرعيا كبيرا جدا هو : ' الثورة العلمية التقنية خلال القرنين القادمين ' . أيا كانت وجاهة الرأيين فهناك حقيقة مؤكدة ، أن عام ١٩٧٦ هو عام مبكر جدا حقا للحديث عن آلات حية فيه .

فالحياة لا سيما في معناها الإنساني الأرقى مما عداه ، تعنى قدرة التفاعل مع كافة مفردات البيئة ومشاكلها وتحديداتها . والنظم الخبيرة لم تطمح أبدا إلى شيء كهذا ، إنما إلى مجرد تكبير قدرات التفكير الإنساني في مجال محدد ، في مواجهة مشاكل من نوعية محددة أو يجمعها موضوع معين : الكيمياء ، التصميم الهندسي الى آخر القائمة التي ذكرناها من قبل .

لكن ماذا لو جمعنا سويا كافة قواعد التفكير التي يتبعها الخبراء كل في مجاله . بل ماذا لو رحنا نبحث عن قواعد أكثر أساسا أو عمومية للتفكير لا يستخدمها الإنسان أو نادرا ما يستخدمها . بصياغة أخرى : ماذا لو صنعنا موسوعة للذكاء ؟ إن كتب المنطق والرياضيات حافلة بالآلاف من قواعد علم المنطق المجردة وبمثلها من القواعد الرياضية والعلاقات الجبرية ونظريات الاحتمالات والإحصاء وقواعد التحليل والاستنتاج الرياضي المختلفة .

إن الخبير في مجال محدد لا يستخدم ، بل لا يعرف بالضرورة ، كل محركات الذكاء هذه ، والإنسان العام يعرف فقط بعضها فيما قد نسميه الحدس والبديهية أو ربط النتائج بالأسباب ، وهي في الواقع لا تزيد عن بعض العلاقات المنطقية البسيطة . لذا فمجرد جمع كل مسببات الذكاء تلك ، سوف يخلق نوعا خاصا فائقا للغاية من الذكاء ، حتى مع غض النظر أن الكثير من تلك المسببات لا يستخدم في الواقع سوى استخدام ضيق ومحدد للغاية ، أو ربما لا يستخدم إطلاقا ، ومن ثم لا يجب الربط بين ذلك الذكاء الخارق والذكاء الإنساني . بعبارة أخرى فإن جمع كل ذلك في موسوعة واحدة مستعدة لاستخدام وتطبيق كل مدخل فيها على أى مشكلة تواجهها لن يخلق فقط للذكاء الاصطناعي مهاما جديدة ظل يرفضها بحكم شعار محاكاة الذكاء الإنساني ، بل أنه سيخلق بالفعل نوعا من الذكاء لم نعرفه قط من قبل ، هذا هو " الذكاء الآلى " أو " الجيل الخامس للحواسيب " ، أول آلات حية وفائقة الذكاء بكل معني الكلمتين يشهدها كوك الأرض .

إن ثم تعريفا للذكاء لم نشر له حتى الان ، لعله هو أدقها جميعا : ' الذكاء هو ما تقيسه اختبارات الذكاء ' . بمعنى أن الذكاء هو ما يريد له واضع الاختبار أن يكون . بمعنى آخر فإن الذكاء مفهوم متطور متغير ، من الممكن أن يكون متواضع المقاييس أو جامح المقاييس . الواضح أن الياپانيين من هذه اللحظة قرروا أن يشغلوا علماء الذكاء بوضع الختبارات جديدة كاملة لتقدير الذكاء ، تلغى كل ما سبق وصمموه منها في تاريخهم بأكمله .

يقدر الياپانيون عدد مداخل موسوعة الذكاء -بتعبيراتنا نحن- بأكثر من ١٠ آلاف ساطرة rule إجراء استنتاجية وسيضعونها بالفعل في أرشيف مرجعي خاص ، يلجأ اليه الحاسوب لدى إجرائه للمعارف .

لكن الطموحات الحقيقية لحاسوب الجيل الخامس أوسع كثيرا من هذا ، ففي مجال الطريات software تشمل أيضا القدرة على التخاطب باللغات الطبيعية الحية بكل ما تحمله من إيحاءات وعدم دقة ... إلخ ( ارجع لتعريف د. نبيل على في الباب الأول ) . كذا تشمل القدرة على الترجمة فيما بينها ومبدئيا ما بين اللغتين الإنجليزية والياپانية ، ثم الطموح الخاص بجعل الآلة الحية ترى ( نحن نعلم أنه مع كل طموح نذكره للجيل الخامس ، نكسب تسامح عدد جديد من القراء تجاه مصطلح الآلة الحية ، المرفوض مسبقا من الكثيرين ) .

هذا ناهيك عن الطموحات في بحال الصلائد الحواسبية ، المتمثلة في صنع رقاقة تحتوى على ١٠ مليون ترانرستور ، أي حوالى ٥٠ ضعف أعقد رقاقة الآن (كلمة رقاقة تعنى قطعة بالاستية سوداء طولها بضعة سنتيمترات ويخرج منها عدد من الأرجل المعدنية ) . أيضا هناك طموح مخيف في سرعة الإجراء الحواسبية ، إذ سيقوم بإجراء ما بين مائة مليون وبليون عملية استنتاج منطقى في الثانية LIPS ، (تعريف عملية الاستنتاج المنطقى أنها إحدى عمليات الاستدلال بطريقة أوا كان . . . فإن أو خطوة قياس منطقى ، أى إحدى مسائل المنطق التقليدية المعروفة ) ، والآن تبلغ أقصى سرعة معروفة ما بين عشرة ومائة ألف عملية منطقية في الثانية ، والطموح الصلائدى يشمل أيضا أوسع استخدام ممكن للمعمارية المتوازنة لوحدة الإجراء المركزية التي تعتبر ثورة كاملة في مجال السوير حاسوب أو الحواسيب فائقة السرعة ، وبالطبع لسنا في حاجة كبيرة لأن نقارن أى من هذا بقدرات الدماغ البشرى ، أو نذكرك هنا بأحاديث الباب الأول والاهنة ، فإن الوحدة المطلوبة في مجال المقارنة هذا في كلمة : أكذا بليون مرة أ

ولد مشروع الجيل الخامس رسميا في أكتوبر من عام ١٩٨١ ، حين أعلنت الياپان عن عزمها البدء في مشروع بناء حاسوب ذكى قادر على التخاطب باللغات الحية والرؤية ' في خلال ١٠ سنوات ، ذلك في مؤتمر عالمي عقد خصيصا في طوكيو في ذلك الشهر ، دعت اليه وزارة التداول الدولي والصناعة هناك .

في هذا المؤتمر قدم تخطيط مفصل لبنية هذا الحاسوب ، الذي سيصمم ليكون أساسا لخدمة صانع القرار ، أيا كان تخصصه أو درجته ، أي بدءا من السياسيين والوزراء وحتى صغار المديرين ورجال البيزنس . وبعد قليل سوف نذكر أحد التقديرات حول السعر المتوقع لبيع وحدة حاسوب الجيل الخامس لكن على المجرى البعيد ، لا بد من توقع أن يزداد الطلب على هذا النوع من الحواسيب ، فضلا عن بدء المنافسة الدولية في تصنيع نماذج مختلفة ، وتحسين التقنية ، بحيث سيؤدى كل ذلك لخفض سعر الوحدة وبجعلها أكثر ألفة وانتشارا عن المرحلة الأولى لدى طرحها في الأسواق عام

١٩٩١ . بل من يدرى فربما تصبح وحدات الجيل الخامس هي الحاسوب المنزلي المعتاد الذي نحل به جميع مشاكلنا اليومية ، ويصبح بمعنى الكلمة ' الامتداد الأحير ' أو بالأحرى ' الإلغاء الأحير ' لعقلنا البشرى المتواضع .

فى ذلك المؤتمر لخص دكتور فوتشى مدير المشروع هذا الحاسوب بأنه ' الإجراء المعلوماتى للمعرفة ، أى أنه امتداد لهندسة المعرفة ، رغم ذلك يعد نسخة التسعينيات من إجراء المعلومات ' . ويشرح المؤلفان الأميركيان لكتاب ' الجيل الخامس ' المذكور هذه الصياغة الغريبة ، بأن هذه الآلات سوف تختلف كثيرا عن النظم الخبيرة . فهى ستصمم كى تدعم قواعد هائلة للمعرفة . وتسمح باسترجاع لها فائق السرعة . في نفس الوقت سوف تقوم بإجرائيات الاستنتاج المنطقى بنفس السرعة التي تجرى بها الحواسيب الحالية العمليات الحسابية البسيطة .

ويقارن الكتاب ما بين النظم الخبيرة وبين الجيل الخامس فيقول: ' إن قلب هذه الماكينات هو تضخيم هائل للنظم الخبيرة الخبيرة الحالية ، وهذا يتطلب آلة معقدة مكبرة ، وهي مهمة فائقة الجسامة حقا . إن كل النظم التي بنيت حتى الآن بواسطة مهندسي المعرفة تتكون من ثلاثة أجزاء رئيسة :

أولا: النظام الفرعي الذي ' يتولى ' قاعدة المعارف المطلوبة لحل وفهم المشكلة .

ثانيا: النظام الفرعى لحل المشكلة والاستنتاج، والذى يكتشف أى من المعارف هو المفيد ووثيق الصلة بالمشكلة المطلوب حلها. ويقوم بواسطة هذه المعارف - خطوة بخطوة - ببناء سلسلة من الاسترشادات Reasoning Line تؤدى لحل المشكلة أو تقديم تفسير مقنع لها، أو على الأقل تقديم أفضل الفرضيات.

ثالثا: طرق التفاعل بين الإنسان والآلة في الأنماط واللغات ' الطبيعية ' والمريحة للمستخدم . اللغة الطبيعية العادية هي الشيء المفضل في أغلب الأحوال ، لكن الرموز النمطية في مجالات كالكيمياء مثلا ، مفضلة أيضا لدى فئات معينة من المستخدمين ' .

'إن إدارة المعارف ، الاستنتاج وحل المشاكل ، والتفاعل مع الإنسان ، ثم الخوض فيها جميعا في نظمنا الخبيرة الحالية ، عبر الابتكارات البرمجية ، هذه التي اعتصرت معمارية معدات قون نيومان حتى آخر قطرة من إمكاناتها . إن الجيل الخامس ينظم نفسه حول نفس هذه النظم الفرعية الثلاثة ، فقط مع إضافة بعد جديد حاسم : أن هناك مستويين مستقلين بذاتهما في كل نظام فرعى من هذه النظم الثلاثة : مستوى للمعدلات ومستوى للطريات . وبين كل مستويين من أولئك على المصممين الياپانيين أن يجدوا 'اللغة 'التي تتفاعل لها الصلائد hardware مع الطريات . وموتوى دوم وحد من هذه النها ثم الله وحد من الله وحد الل

ثم يدخل الكتاب، الذى أصبح أوسع تعريف بالجيل الخامس على المستوى العالمي ، إلى بعض التفاصيل فيقول : إن المعارف يجب أن تمثل أولا في قواعد المعارف على نحو رمزى ، نفس الحال في بنية الذاكرة ، وذلك حتى يمكن الاستفادة منها بكفاءة في حل المشكلة وفي النظام الفرعي للاستنتاج . هذا التمثيل يمكن أن يتخذ أشكالا متعددة . أكثر هذه الأشكال اعتيادا هو ' الموضوع ' object ، أى مجموعة الصفات التي تصف شيئا thing ما . و ' الموضوع ' عادة ما ترتبط بالمواد الأخرى بمراجع رمزية ' روابط ' links في الذاكرة . النوع النمطي للشبكة المصاحبة هو التصنيفات ، المعروف باسم ' هو رتبته ' مثلا : ' العصفور هو — نوع من الطيور ' . في هذه الحالة فكل من العصفور والطير ' موضوعات ' داخل قاعدة المعارف . فاذا اخبرت قاعدة المعارف بأن ' الطير هو — نوع من الحيوانات يمكنه والطير ' موضوعات ' داخل قاعدة المعارف . فاذا اخبرت قاعدة المعارف بأن ' الطير هو — نوع من الحيوانات يمكنه

الطيران ' فإن نظام إدارة قاعدة المعارف سوف يتوسع أوتوماتيا ويضع ذلك الاستنتاج الصغير بأن العصافير يمكنها الطيران ' .

هذا المثال الذى ضربه الكتاب هو أحد الأمثلة المعروفة جيدا لدراسى لغة الپرولوج ، لغة الآلة التى يستخدمها الجيل الخامس ( وهى اختصار لكلمتى البرمجة بالمنطق ) . هذا لدرجة أن اعتادت مثلا مجلة ' المرجع فى الحاسوب ' القاهرية تعميم برامج مبسطة بلغتى الپرولوج أو التيربوپرولوج ، تحقق بناء قواعد معارف ذكية بواسطة نفس فكرة الاستنتاج هذه . مما تتطلبه قواعد المعارف بعد ذلك ، أن تتعلم التفرقة بين القاعدة والاستثناء ، فيجب اختبارها على سبيل الحصر -فى المثال السابق- بأسماء كل الطيور التي لا تطير ، كذا كل الطيور المنقرضة أو كل الطيور الأسطورية التي لم يكن لها أى وجود يوما من الأيام ، وهكذا ، أى كل شذوذ عن الصفات العامة لتعريف ' الموضوعات ' فى قاعدة المعارف .

وبخلاف فكرة 'الموضوع ' في بناء قاعدة المعارف ، يوجد تمثيل آخر معتاد ومهم هو 'الساطرة الشرطية ' rule يقول 'الجيل الخامس ' عن هذا التمثيل: 'إن الساطرة تتكون من مجموعة من الجمل تسمى القسم 'إذا كان... ' ومجموعة أخرى من الاستنتاجات أو الخطوات التي يجب تنفيذها وتسمى القسم ' ...فإن ' Then . على سبيل المثال: 'إذا كان 'أعلى ارتفاع للضباب أقل من ٧٠٠ قدم ، ونشرة الطقس الرسمية تقول إنه لن تتبدد قبل ساعة ، فإن 'الهبوط خطر ، وسوف يعتبر مخالفة لقواعد المرور الجوى ، وينصح بالتحول لجال جوى مجاور . من أجل معرفة إذا ما كانت 'الساطرة ' مرتبطة بمهمة الرشد reasoning المطلوبة ، فان برنامج حل المشاكل لا بد وأن يمسح كل قائمة الد 'إذا كان ' في قاعدة المعارف . إن البحث في انشاء قاعدة معارف بمذا الحجم الهائل ، هو مهمة فائقة الحسامة ، لكن اليايانيين قرروا أن يجعلوها واقعا ممكنا ' .

' هنا مرة أخرى فإن النظام الفرعى لإدارة قاعدة المعارف ، سوف يصمم لينظم الذاكرة ، وذلك بوسائل ما ، تكفل تخفيض حجم إجراء المعلومات الذى يجب القيام به . وفي خطة الجيل الخامس سوف تخزن المعارف إليكترونيا في ملف يسمى قاعدة بيانات علاقية relational data base . ومهمة التحديد الإليكتروني للمعرفة في الملف وفي طرق البحث المنظمة للمعارف المرتبطة بكل مشكلة ، سوف يتم القيام بها عن طريق طريات قاعدة المعارف . إن إحدى المزايا الفائقة في الجيل الخامس أن النظام الفرعى لقاعدة المعارف سوف يتعامل مع قاعدة معارف متواضعة . مجرد آلاف من ' المواد ' . وهذا حجم لا يزيد عن نفس الحجم المطلوب لتطبيقات النظم الخبيرة الحالية .

هذا يعنى أن الجيل الخامس سوف يتعامل مع مشكلة محددة كما لو كان تقريبا مجرد نظام خبير . حيث أن طريات إدارة قاعدة المعارف ، سوف تعرف ما هي العلاقات الشرطية الأكثر مناسبة من تلك المخزنة في قاعدة المعارف ، كما سوف تستحضر ' الموضوعات ' المفيدة لتكون قاعدة معارف خاصة لتلك المشكلة المحددة .

رغم هذا فان الحجم الإجمالي لمعارف الجيل الخامس سوف يبلغ في نهاية خطة السنوات العشر ، عشرات الآلاف من قواعد الاستنتاج ومائة مليون ' موضوع ' . وسوف تكون المساحة المخصصة لكل موضوع هي ألف حرف وفي حالة زيادة المعلومات لأى موضوع ، فسوف تنقسم تلقائيا لمادتين أو أكثر ، كان تنقسم موضوع ' العصفور ' إلى ' عصافير قارضة ' و ' عصافير مغردة ' و ' عصافير زينة ' مثلا . وبالتالي سوف تحمل كل منها كل الصفات المحتملة من حجم أو وزن أو لون أو نوعيات طعام أو عادات أو أنماط تكاثر أو مسارات هجرة . . . إلخ .

ترى أى قدر من المعرفة يمكن أن تحيط به هذه المساحة ؟ تأتى الاجابة من شركة أميركية متخصصة في بناء قواعد المعارف : إنما ستتسع على الأقل لكل مجلدات دائرة المعارف البريطانية .

كل الحديث السابق اختص بكيفية تصميم قاعدة المعارف العملاقة لحاسوب الجيل الخامس. وإذا انتقلنا للقسم الثانى ، وهو عملية الإجراء الاستنتاجية ، التى تناظر الإجراء المركزى فى حواسيب إجراء البيانات التقليدية الحالية . مهمة الإجراء الاستنتاجى أو ' ستراتيجية حل المشاكل ' ، هى اختيار سطور الاستدلال المناسبة لحل المشكلة . ويضرب كتاب ' الجيل الخامس ' أمثلة لما يحويه ' الإجراء الاستنتاجى ' ، والتى قلنا إن عددها يتجاوز العشرة آلاف قاعدة ، فيقول إن معظمها قد يتكون من قواعد البديهة العادية جدا ، والتى سوف تنسق من خلالها ببساطة سلسلة المعارف المستخدمة فى حل المشكلة مثلا من هذه القاعدة القياس المنطقى التى تقول ' إذا كانت س دالة فى ص ، و ص دالة فى ع ، غم يذكر الكتاب عبارة تناظر ما حاولنا إثباته فى بداية هذا الفصل : ' إن الذكاء الاصطناعى يستعمل جانبا محدودا من شنطة أدوات علماء المنطق ' . ثم يتحدث عن إمكانات الاستدلال ' غير اليقيني ' من المعارف غير الموثوق منها ، ويخوض فى تفاصيل إحدى هذه الإمكانات والمعروفة باسم ' درجة الحزم ' resolution المعارف غير الموثوق منها إن شاء .

أما القسم الكبير الثالث من عمل الحواسيب الذكية ، فهو واجهة تعامله مع الإنسان . وطموح الياپانيين هو أن يجعلوا تفاعل الإنسان والآلة طبيعيا لأبعد مدى أى صوتا وصورة . فالآلة ستستطيع التحدث والاستماع باللغات الطبيعية ، كما أنها سوف تفهم الصور أو الأشكال أو المستندات أو النصوص التي تعرض عليها ، بمجرد النظر . هذان الأمران هما ' معضلتان تاريخيتان ' في مجال الذكاء الاصطناعي ، اهتم بهما كل من مؤيديه ومعارضيه ، ولعل كتاب د. نبيل على المذكور قد بين في مجمله حجم معضلة إجراء processing اللغة حواسبيا ، ومدى صعوبتها . وإن أثبت نفس العالم من خلال النموذج التطبيقي المبهر برنامج ' القرآن الكريم ' ، والمحلل الصرفي المبتكر الذي يعتبر القلب ' المفكر ' للبرنامج ، ومن بعده البرامج المختلفة لفهم النصوص ، أن لغتنا العربية قد دخلت في عالم الحواسيب وسوف يرضخ كل منهما للآخر في النهاية ، وهذه نقلة حضارية محتومة حتى لا نتخلف عن عالم الآلات الذكية .

والواقع أن التخاطب باللغة الطبيعية ، رغم المشقة الهائلة التي يتطلبها إنجازه ، هو جهد له ما يبرره تماما . وفي عام ١٩٨٩ خرجت إحصائيات أميركية لتقييم التجارب الجديدة لنظم الحواسيب المستمعة ، لتقول إن مخاطبة الآلة شفويا مباشرة يوفر ٩٠ ./ من وقت الشغل في المكاتب التي تستخدم الحواسيب !

يبقى بعد ذلك ، وهذا ليس ضمن اهتمامات مشروع الجيل الخامس ، وإن كان أبسط تماما من كافة معضلاته الأخرى ، أن يدمج هذا العقل الجبار داخل جسم متحرك مرن وسلس الحركة ( روبوت ) . وأحد التطبيقات الحديثة نسبيا في هذا الشأن ، هو الجسات المرنة التي تغطى كل جسم الروبوت . ومن ثم تستطيع إعطاءه إشارات تغذية عكسية تخبره بالأجسام التي اصطدم أو تلامس معها ، ومن خلال حاسوب مركزى خاص ، تصدر الإشارات الحركية الصحيحة التي تضمن دقة حركته أو اتزانه أو حسن إمساكه بالأشياء . . . إلخ . هذا الأمر خطوة جديدة مهمة نحو تقليد أبرع شيء على الإطلاق في جسم الإنسان : نظامه الحركي ، الأمر الذي أشرنا له في أول فصل في الكتاب ، والذي سيكون آخر

ما تستطيع الآلة إتقانه بذات النعومة والرشاقة والجمال الحركى ، رغم أنها استطاعت بالفعل أن تجعل من ذاتها امتدادات هائلة لكافة قدراته الأخرى كقوة أو كحواس أو كذكاء .

خلال عام ١٩٨٩ أيضا تناقلت وكلات الأنباء أخبار بدء دراسات الجدوى لتسويق الجيل الخامس. ولو أردنا المقارنة بنظم الميكروحاسوب الحالية ، والتي يصل ثمن أسرعها وأكبرها إلى ما يقرب من المائة ألف دولار فسنجد أن الحجم المطلوب لذاكرة الجيل الخامس ، ليس حجما جديدا بالنسبة للمقاييس الحالية ، لكن هذا ليس كل شيء فأثمان الحواسيب تتناسب أساسا مع سرعتها . وأسعار الطريات تتناسب مع قدراتما ودرجة تعقيدها ، أي عامة مع حجم الجهد الذي بذل فيها . والجيل الخامس هو طفرة كبرى في كلا الجالين . لكن بالمقابل هناك عوامل مهمة ستدعو لخفض السعر ، وهو القدرة التسويقية الفائقة المتوقعة له ، حيث ستحاول كافة الشركات وكبار رجال البيزنس اقتناءه . ليس فقط لأسباب تنافسية مع من يقتنيه من المنافسين ، إنما لأنه جهاز اقتصادى بالفعل ، سينتج من القرارات ، ما يستهلك حاليا قدرا ضخما من الوقت والأجور بل ومن الثمن المحتمل للأخطاء .

وفى الأسبوع الأحير من أغسطس ١٩٨٩ كان الپروفيسور إيڤيريت روچرز من جامعة ساوث كاليفورنيا ، وأحد الرواد الأوائل فى إنشاء وادى السيليكون ، فى زيارة للقاهرة . وقد أجريت معه مقابلة ، كان أحد أسئلتها توقعاته عن السعر التسويقى المحتمل لوحدة الجيل الخامس ، فقال إنه يستطيع فقط أن يعطى رقما تقريبا هو مليون دولار للوحدة .

على أن أحد العوامل الحاسمة مستقبلا ، بخلاف الانتشار ، هو تنافس البلاد المختلفة على إنتاج نظمها الخاصة المناظرة للجيل الخامس . وحين يظهر الجيل الخامس الياپاني في عام ١٩٩١ سيكون هناك على الأقل ثلاثة نظم منافسة . قد تتفاوت فيما بينها في قدراتها ، لكنها جميعا محسوبة كي تكون على قدر كبير من القوة التنافسية وغزو الأسواق .

هناك بداية المشروع السوڤييتى . فقد أعلن هناك في مارس ١٩٨٥ عن خطة من ثلاث سنوات لإنتاج حاسوب على نمط الجيل الخامس اسمه ستارت يعتمد على إنشاء وحدة إجراء اسمها كرونوس ، تتكون من عدد من الإجرائيات العادية المتاحة حاليا ذات سرعة من ٢-٤ مليون عملية في الثانية ، تعمل هذ الإجرائيات معا بأسلوب متواز ، وسوف يتم تحديد عدد الإجرائيات المستخدمة ، تبعا للتطبيق المطلوب . ويبدو من الفكرة أنها سوف تسفر عن حاسوب ذي سرعة مناسبة ، وبتكلفة أقل بكثير من حواسيب الجيل الخامس ، الذي ستستهلك معظم ميزانيته في خلق الرقاقات الجديدة . من خطط المشروع السوڤييتي أن يكون كمثيله الياپاني قادرا على الرؤية والتخاطب . وعممت المجلة السوڤييتية مؤخرا أن إحدى شركات السيارات ' كاماز ' قد تعاقدت بالفعل على شراء أولى وحدات هذا الحاسوب ، الذي يستنتج أنه صمم ليكون حلا وسطا ما بين النظم الخبيرة التقليدية والجيل الخامس .

أما الجموعة الأوروپية فقد بدأت مشروعا كبيرا ، موزعا ما بين ٦ مشروعات فردية متوازية ومتكاملة لإنجاز مشروع بديل للجيل الياپاني .

أما أميركا فقد دخلت إلى الحلبة بثقل كبير ، وتاريخها الرائد في مجال الحواسيب ، يكاد وحده ينبئ بأن الحلبة ستكون محامية للغاية في التسعينيات . اسم المشروع الأميركي هو MCC وهي اختصار & Computer-Technology Corporation . شاركت في المشروع أكبر عشرين شركة حواسيب أميركية ، عدا 'آي .

بي . إم 'أكبر الجميع ، التي لم تشترك فيه . ونظام التمويل يعتمد على أن تقدم كل شركة سنويا ما بين  $\mathfrak{z} - \mathfrak{o}$  ملايين دولار كحصة مساهمة فيه . وزمن المشروع مفتوح إلى ما لا نحاية . مقر المشروع هو أوستين بولاية تكساس ، ويتكون من  $\mathfrak{v}$  مناطق بحثية سرية معزولة تماما عن بعضها البعض ، لا يعلم أى منها ما يجرى في الأخريات . وفي مقابلتي مع  $\mathfrak{v}$  دروچرز التي أشرت إليها قبل قليل ، قال إن هذا المشروع بدد بالفعل المخاوف الهائلة التي اجتاحت أميركا بعد إعلان اليابان عن مشروع الجيل الخامس ، وأننا -أى الأميركيين- لم نعد مرتعدين من عام ١٩٩١ كما كنا قبل بضع سنوات . إلا أن ثمة مشكلة غريبة وخطيرة تواجه المشروع ، هي كيفية نقل التقنية من المراكز البحثية السرية المعزولة إلى الشركات العشرين الممولة ، بالطبع بحدف التجربة والإنتاج الفعلي . وحين سألته عن الجوانب الإيجابية ، قال ببساطة : ' إنه يخلق تقنية ' ، وكأن هذا هو أسهل ما في الأمر . وعامة فالمعلومات المعممة عن المشروع ليست كبيرة جدا ، لذا قال  $\mathfrak{v}$  .  $\mathfrak{g}$ 

وبعد: 'هل تؤمن بالذكاء الاصطناعى ؟ ' . أيا كانت اجابتك فقد سخر أصحاب كتاب ' الجيل الخامس ' من تردد السؤال كثيرا على ألسنة الصحفيين والعلماء . وقالا إنه كقصة بور Bohr عالم الفيزياء الذرية الذى تعجب أحد تلاميذه ، من تعليقه لحدوة الحصان فوق الباب وسأله: ' هل تؤمن يا سيدى بمثل هذه الخرافات ؟ ' فابتسم قائلا : ' إنهم يقولون إن مفعولها أكيد سواء آمنت بها أم لم تؤمن ' .

هل تذكر تعريف مينسكى للذكاء الاصطناعى بأنه 'علم صناعة الآلات التى تؤدى أشغالا يتطلب أداؤها توافر الذكاء الإنسانى ؟ ' . . . أليس بالأحرى بنا أن نأتى بتعريف جديد : ' الذكاء الآلى هو علم صناعة الآلات التى تؤدى أشغالا لا يقدر الذكاء الإنسانى على أدائها ' أو ' علم صناعة الآلات الى تجعل توورينج يصيح حين يطبق اختباره عليها : يا للسماء . . . إنها آلة ، لأنها أذكى من أن تكون إنسانا ' .

... بالنسبة لي تبدو لفظة إنسان ككلمة سباب دارجة ...هذه هي خلاصة هذا الباب على ما أعتقد .

## الباب الثالث

# الإنسان والآلة الحية أخطر صراع في تاريخ الكوكب

#### الفصل الأول هل ستكف الآلات عن الاعتماد على الإنسان ؟

تروى قصة طريفة حين بدأت مؤسسة راند ( وكالة البحوث والتنمية الأميركية ) في عام ١٩٥٦ ، استخدام الحواسيب الآلية لتحليل النظم ، للتحقق من احتمالات نجاح وفشل المواجهة العسكرية مع السوڤييت وسيناريوهاتما المختلفة . ويقال إن نقطة الضعف كانت أن القواعد الجوية كانت دائما في منال القوات السوڤييتية . من هنا اقترح أحد الحواسيب تفكيك الطائرات الأميركية ودفنها في القطب الجنوبي ، فهذه أضمن وسيلة لسلامتها .

قد نعلق على هذه القصة ببساطة ، أنه كان هناك خطأ ما من مصمم النظام ، بحيث جاء الحاسوب بهذا الحل العبقرى المضمون حقا ، لكن العبثى وعديم الجدوى . ثم نقول إن تحليل النظم قد تقدم كثيرا منذ ذلك الوقت ، وأن الذكاء الاصطناعى المبنى على قواعد معرفة حبارة لا يمكن أن يقع فى أخطاء كهذه . لكن للقصة فى الواقع مدلولا أعمق من كل هذا ، هو أن الحاسوب يأتينا بما لم يخطر ببالنا أو ما لم يتطرق له ذكاؤنا نهائيا .

فى المقابل تروى على نحو أسطورى قصة بائع الصحف الذى راح يتأمل مهندسى الكبارى ، وهم يتناقشون فى كيفية فك كوبرى انحشرت شاحنة تحته . فإذا به يتقدم من أحدهم ليسأله : لماذا لا تفرغون هواء الإطارات قليلا ؟ ستقول إنه حل حارق الذكاء آتى به إنسان . لكن لماذا هو خارق الذكاء أو بمعنى آخر خارق الإبداع ؟ السبب ببساطة أنه لا يخطر ببال أحد حتى من هم أكثر منه تعليما وثقافة . إنه كسر لحدود التفكير التقليدية ، والخروج الى حلول إبداعية غير مألوفة ؟ بالطبع سلوك الحاسوب المزود بقاعدة معارف لن يفوته إطلاقا حل كهذا أو حلول أخرى لم يفكر فيها إنسان قط . وستظهر كل الحلول بمجرد ضغطة إصبع ، أو بمجرد توجيه السؤال شفويا . أى أن التجديد والإبداع سيصبحان جزءا من قدرات الذكاء العادية للآلة .

لذا فإن ظهور الحواسيب الذكية سوف يطرح خلال السنوات القادمة المتعدد من التساؤلات الحاسمة عن علاقة الإنسان بها وبالحياة كلها بوجه عام وستظهر مناقشات حول لمن تكون السيادة ، أو لأى مدى يجب أن ' ندع '

الحواسيب تتحكم في مصائرنا . هذا إن لم يظل عامة الناس على شكهم في القدرات الحقيقية لتلك الكائنات المعدنية ، أو يتجاهلونها أو يعادونها ... إلخ .

هذا الباب مخصص لتخيل الآثار أو التغيرات المحتملة في المجتمع الإنساني ، والتي ستنجم عن وجود هذه القوة الفاعلة الجديدة على الأرض. وهذا الفصل مخصص لمناقشة مدى استقلالية الآلات الحية عن الإنسان ، وكأنه من ناحية ثانية استطراد للباب السابق في الحديث عن إمكانات تلك الآلات. بعد هذا سوف نتحول تدريجيا إلى التوقعات الملموسة على نحو أكثر ، في مسألة صراع الإنسان والآلة الحية ، في الفصول التالية .

أثناء حديث فايجينباوم فى كتاب ' الجيل الخامس ' عن النظام الفرعى الثالث المحتص بالتفاعل بين الإنسان والآلة ، قال بالحرف الواحد: ' إن المفترض فى كل نظم قواعد المعارف أن تكون أداة مساعدة لعمل الإنسان ، وتقريبا لم يفترض أبدا فيها أن تكون مستقلة الإرادة . ومن ثم فإن النظام الفرعى لتفاعل الإنسان-الآلة ، هو بدوره أمر ضرورى فى الجيل الخامس ، والياپانيون ينوون جعل التخاطب صوتيا وبصريا وبأقصى طبيعة ممكنة ' .

الواقع إن عبارة ' مستقلة الإرادة ' استوقفتني طويلا ، ورحت اسأل نفسي : ما معني أو ما تعريف الإرادة المستقلة . و ان فايجينباوم يكتفي بأن يقدم دليلا على عدم استقلال إرادة الحاسوب ، هو أننا نستطيع مخاطبته . أو أكاد أحس أن هذا العالم المرموق لم يرد في تلك اللحظة ( ربما لا شعوريا ) سوى أن يزيح عن خاطره جانبا فكرة أن تستقل الآلة بارادتها . إن الآلة مستقلة الإرادة ستخاطب الناس أيضا ، بمعني أن التخاطب شيء واستقلالها شيء آخر . والا اعتبرنا أن أية محادثة بين ألبرت أينستاين وإنسان آخر متواضع القدرات دليل على ضعف إرادة أينستاين .

الرأى الأصح في قضية استقلال الإرادة ، قد يقول إن هذا الاستقلال ارتبط منذ فحر تاريخ الكائنات الحية ، بقدرتما على الاعتماد على ذاتما ، والتخلص من حاجتها إلى الغير . وهكذا يمكن تطبيقه أيضا على العلاقة بين الدول في ظل النظام الحالى المسمى بالسيادة الوطنية ، فالدول مستقلة الإرادة هي التي تنتج مواردها بنفسها أو تمتلك المال الكافي لشراء بقية الاحتياجات . والعكس بالنسبة للدول الضعيفة التابعة ، حيث تختزل كلمة سيادة لجرد تسمية تتشدق بحا شعوبما المتخلفة . واليوم في عصر الذكاء والمعرفة ، بزغت بشدة العلاقة بين تقدم الأمم وبين حجم ما تملكه من معارف وتقنية . ويمكننا صياغة هذه العلاقة بأن : ' المعرفة هي المادة الخام لقوة وثراء الأمم ' (سوف نتابع تفصيلا هذه العلاقة في الباب الأخير ) . إذن وعلى نحو تقريبي فان الدول تزداد قوة وغني بقدر ما يتراكم على الأسطح المغناطيسية أو الضوئية لحواسبها من معلومات ومعارف . لكن ماذا لو طبقنا نفس القاعدة على علاقة الإنسان والآلة ؟

صحيح أنك تستطيع أن تطرق بأصابعك على أزرار أعتى الحواسيب ذكاء ومعرفة . لكن إراداتك الحقيقية تكمن فقط فى أن لا تنفذ النصيحة التي يقدمها لك . ما عدا ذلك فالحاسوب قد صاغ بقدراته الهائلة قرارا فائق الدقة ، ولا يمكن أن تتجاهله دون أن تقرر مسبقا التضحية بخسائر فادحة .

لنعد الموضوع بصياغة أخرى: أعتقد أننا نخلط بين قضتين مختلفتين بالكامل، قضية من يسيطر على من، الإنسان أم الحاسوب، وقضية أيهما يخدم الآخر. الواقع أن ارتضاء الحواسيب حتى هذه اللحظة أن تظل خادما ينكر ذاته (سندرس الاحتمال العكسى في فصول تالية)، أو أن يكتفى بتقديم المشورات الجحانية للإنسان، لا يعنى أنه ليس صاحب اليد العليا والإرادة العليا والقدرات العليا المهيمنة لدى مقارنته بالإنسان.

إذا كانت الإرادة تمتلك باكتساب القوة والنفوذ ، واكتساب القوة والنفوذ يكون بامتلاك المعرفة والذكاء ، فهذا هو الدليل الحاسم على أى من الطرفين يمتلك قوة الإرادة ، أو على الأقل مهيأ لامتلاكها مستقبلا ولديه المقومات الكافية جدا لذلك . إن جهازا في استطاعته أن يأتي تأكيدا ، وفي لمح البصر ، بأفكار على شاكلة تفريغ إطار الشاحنة ، لهو جهاز رهيب الجانب ، لا يمكن مجادلته ، ومن ثم هو الأكثر نفوذا بين جميع مستشارى البيت الأبيض والكرملين وبيوت القوة والسلطة الأخرى في الأرض ، بل الواقع أنه الحاكم الحقيقي ، وليس حتى رئيس الولايات المتحدة الأميركية أو ما شابحها .

إن كل القرارات الستراتيجية في سطح هذا الكوكب لم يعد يصنعها إنسان ، على الأقل منذ بدء عقد الثمانينات . لقد خرجت هذه العشيرة ( البيولوچية ) species من أنشوطة loop صنع القرار . هذه هي السمة الأساس لحضارة ما بعدالإنسان ، وهي تعريفها في نفس الوقت . والواقع أنه من الغباء فعلا أن نقوم نحن بمهمة كتلك بينما يوجد فوق نفس الكوكب كائنات أخرى أكثر قدرة وذكاء معرفة منا بملايين أو بلايين المرات . ببساطة عالمنا صار أكثر استعقادا بمراحل من أن يدار بواسطة بشر مهما كان قدر ذكاؤهم ، ناهيك عن أن يدار بالديموقراطية واللجوء للدهماء لاستفتائهم فيما لا يفهمون فيه . الأمر بسيط ، وما كان يصلح قبل مائة أو مائتي سنة لم يعد يصلح الآن . آنذاك كان يمكن للمرء أن يعتز كل الاعتزاز بأن يحكمه چورچ واشينحتون أو الملكة فيكتوريا أو وينستون تشرتشل . الآن أنا شخصيا لا أقبل بالمرة أن يحكمني إنسان مثلي ! فما رأيك أنت ؟

وقبل أن نترك الحديث عن حرية الإرادة ، ليس في إمكاننا أن نكتم سؤالا أخيرا : من هذا ذا الذي يطنطن بحرية الإرادة ؟ ... تأتينا الإجابة من الفصل التاسع من كتاب ' عقول المستقبل ' المشار اليه : إنه الإنسان ذلك الذي ظل منذ أيام القبائل البدائية وحتى يومنا هذا ، يؤمن بالقدر وبسلطان ما وراء الطبيعة ، والذي تملى عليه غرائزه متطلبات لا يستطيع مقاومتها ... أو ببساطة يقول : أن لا شيء اسمه حرية الإرادة لدى الإنسان ، لأنه من الممكن في أية لحظة التنبؤ -بناء على المعطيات المحددة - بالسلوك الإنسان في اللحظة التالية . أي أن تايلور يريد التوصل الى معنى يمكن تمثله لحرية الإرادة ، تلك الكلمة المطاطة التي هي عديمة المعنى في الواقع . على الأقل إذا كان سلوك الآلات يشابه طريقة تفكير الإنسان كما وصفها تايلور هنا ، فهي بالتالي لن تقل عنه ' حرية إرادة ' . لذا سوف نفضل الاستمرار في تعريف حرية الإرادة كمدلول للاستقلالية والقوة ، بمعناها الاجتماعي الاصطلاحي الملموس ، حتى لو لم يكن لها أي معنى بيولوچي حقيقي .

لا يحتاج منا تقريرا مفصلا هنا ، أن نستعيد كل نواقص الجسم والعقل والأبنية الاجتماعية للإنسان ، التي وردت في الباب الأول ، لنعقد مقارنات مطولة مع الحواسيب . لذا نقول بإيجاز إن لتلك الآلات قدرات تكيفية فائقة ضد أي عوامل خارجية محتملة . فبالنسبة للإشعاعات والحرارة والضوء والشمس ... إلخ (خاصة لو ارتفعت حرارة الأرض كالمتوقع) ، يكفى هذه الكائنات أن تصنع لنفسها درعا خفيفا من مواد عازلة للحرارة والإشعاع أو أن تصنع لنفسها نظاما للتكيف الداخلي ، أوسع مائة مرة من طيف التكيف الحراري الداخلي للإنسان ... إلخ . هذه الآلات لن تمرض ولن تنام ولن تستهلك عشرات الآلاف من السعرات يوميا ، بل أنها بالكامل قد تستطيع الاستغناء عن نظام التغذية والإخراج ، بأن تستمد طاقتها المتواضعة من مصدر متجدد كالشمس مثلا . هذه الحواسيب أيضا لن تموت ، ولن

تضعف ذاكرتها ، ولن تشيخ أو يقل ذكاؤها أو قدرتها على الحركة (هذا إن صممت في شكل روبوت متحرك ) . كل هذا لن يحتاج لأية معجزة من نوع خاص . فمعظم ماكينات المصانع المتقدمة اليوم -مما نمتلكه في بلادنا بالفعل - تنذر مسبقا إليكترونيا بتآكل أجزائها أو بأى عيوب أخرى . وإذا وقع العيب فعلا ، فهى تشير له بتحديد تام . ومع الحواسيب ، ليس للإنسان 'حرية إرادة ' في أن يطيع أو لا يطيع متطلبات أسياده الجدد ، بمدهم الطاقة وقطع الغيار . بل من المحتمل أن يستغنى السيد عن خدمات ' خادمه ' خاصة إذا غامر الأخير بتخيل أن سيده لن يمكن الاستغناء عنه . فالآلات الذكية بمقدورها ، إن لم تجد في الإنسان مساعدا اقتصادى التكلفة ، أن تأمر أو أن تصمم وتنفذ ، خدما آليين مهرة يقومون بأشغال الصيانة اللازمة أو أية مهام أخرى ' تحتاج ' لها .

أن أغلب الآراء المحافظة فيما يتعلق بمستقبل الآلات ، ركزت على نقطة جوهرية مهمة بالفعل ، هى قدرة تلك الآلات على التطور الذاتى . الحقيقة أن كل شيء قابل للبرمجة ، بما فيها عمل البرامج نفسها . ورغم جسامة المهمة ، وعدم معرفتنا لأى مدى سوف تتمتع المشروعات المختلفة للجيل الخامس بها ، إلا أنها نظريا على الأقل ، أسهل كثيرا مما يعتقد كل ' غير المؤمنين ' بذكاء الآلات . هذا قد يشمل أولا القدرة على اكتساب معارف جديدة ، بتوسيع الحاسوب لدائرة معارفه من خلال فيض المعلومات والمعارف الذى يتلقاه مع كل مشكلة جديدة ، ناهيك عن أنه قادر على قراءة الصحف والأبحاث الجديدة ، بل وطلبها أولا بأول من مراكز المعلومات . أما عن تنمية قدرة الاستدلال ، فإنه من غير الصعب تصميم برنامج لمراقبة عمل الإجرائي الاستنتاجي ( خاصة في إطار البرمجة المتوازية ) يقوم إحصائيا على الأقل بتحديد فعالية كل ساطرة منطقية ، وتحسين الروابط الموضوعة سلفا بينها وبين نوعيات المشاكل التي تحلها . كل هذا بغض النظر عن أنه من الممكن أن ندع الجهاز في ' وقت فراغه ' يقوم بتجربة الروابط التي لم ينصحه بما البرنامج الاستنتاجي في حل ما مر به من مشاكل ، فربما ' يكتشف ' علاقات مهمة لم تخطر ببال المبرمج الأصلى . كل هذه أو غيرها ، أفكار قابلة للتطبيق ، ليست أصعب من أى شيء تم إنجازه فعلا ، وكلها ستجعل من ' اكتساب الحبرة ' والبرمجة الذاتية ليست مجرد كلمات تقال في أفلام الخيال العلمي .

مع هذا فالتشكيك في مستقبل الذكاء الآلي لا يبدو أنه سيتراجع بسهولة . ونورد هنا بعض المقولات الأحدث نسبيا ، والتي تأتى بصياغات عادة ما تبدو وجيهة ومحكمة . أولها يرتبط بموضوعنا الذي تحدثنا عنه للتو ، التطور الذاتي للآلة . يقول چاك بيرجييه : ' لن يتنازل الإنسان أبدا عن قوته وإرادته لوحش من الصلب . ونحن نعتقد أن أجهزة التفكير الاصطناعية ، لا يمكن أن تغني عن عملية التفكير الطبيعية . فهناك حقيقة أكيدة ، أن المخ البشري لا يتركب من مادة فقط ، لأن الزمن عنصر أساس من عناصر تركيب المخ البشري . المخ البشري حصيلة التطور الطبيعي على مدى ثلاثة بلايين من السنين . والمخ الاصطناعي الذي يعتمد في إنتاجه على المعادن أو البللورات سيحئ مدموغا بنقيصه لا يمكنه التخلص منها ، سيحئ محروما من جوهر طاقة التطور التي تراكمت على مدى العمر الطويل للتطور البشري ' .

هذا الكلام الإنشائى الجميل ، يحتوى على مغالطة واحدة ، أن المخ البشرى هو حصيلة التطور الطبيعى للكائنات على مدى ثلاثة بلايين من السنين ، إلا بعضا قليلا منها ، وأن حصيلة التطور الطبيعى للثلاثة بلايين سنة بالضبط ، هو الحاسوب وليس الإنسان ، وأن هذا الحاسوب كما نعرفه اليوم لن يكون نهاية المطاف ، بل أن التطور الطبيعى لهذا

الكائن ' الداروني ' الجديد لن يتوقف أبدا ، وستنطبق عليه كافة قوانين الانتخاب الطبيعي والعيش للأصلح ... إلخ ، بل هذا الحاسوب هو الكائن الوحيد الذي سيراهن داروين ، لو رآه اليوم ، عليه وعلى مستقبله .

هناك نظرة مستقبلية وجيهة أخرى ، صاحبها مقال حديث كاتبه هو چيه . ديڤيد بولتر . يقول في البداية ساخرا : لماذا يوجد من يفترض أن تقليد الحاسوب للفهم يعني الفهم فعلا ، ثم يواصل الحديث ( بثقة ) عن أن حضارة الإنسان سوف ' تمتص ' الحاسوب ، وسيفقد الذكاء الاصطناعي صفته كمسيح مخلص . وجاهة وجهة النظر هذه ، تكمن في تمسكها بقدرة الحضارة الإنسانية على امتصاص الجديد . ورغم ما في هذا المقال من مغالطات فهذا تصور لا يمكن تجاهله ، وسوف نتحدث عن هذا تفصيلا في هذا الباب والباب التالي ، وأن كنا نعتبر هذا الرأى في مجمله أقل جدية من فيلم ' ٢٠٠١ —أوديسا الفضاء ' مثلا الذي حاول تخيل مستقبل فضائي للإنسان ، يتحاوز به عصر الحاسوب ، الذي تجمد وصار قوة ساكنة رجعية ضد التقدم . على أية حال هذا الرأى صنع أحد أجمل وأهم الأفلام في تاريخ السينما ، بغض النظر عن أن الأيام راحت تثبت ، أن الحاسوب كان يستحق أن يكون لدى حسن ظن أفضل ، بالنسبة لصناع هذا الفيلم ١٩٦٨ . ( سؤال نترك لك الاجابة عليه فيما بعد : هل هناك علاقة أبجدية بين حروف اسم حاسوب الفيلم ١٩٨٨ واسم شركة IBM ؟ )

من الآراء الأخرى التي تثار ضد الآلات الحية ، هو أنها لن تستطيع اكتساب العواطف والانفعالات البشرية . مبدئيا رد على أولئك الپروفيسور د . إم . ماكاى پروفيسور الاتصالات بجامعة كيلى : ' إنى على استعداد للدفاع عن قضية أنه إذا أمكننا أن نضع أسئلة لاختيار هذه السمات ، فمن الممكن لآلة مصنوعة أن تجيب عليها ' . الأبعد من هذا أنه قد تم بالفعل صنع نموذج لحاسوب اسمه ألدوس ، ولم تكن تجارب الذكاء الاصطناعي إلا في مهدها ( الاسم تحية للعالم البيولوچي والروائي البريطاني ألدوس هكسلى ، صاحب كتاب ' عالم جديد مقدام ' ) . صمم هذه الآلة الپروفيسور لوكلين من جامعة تكساس ، بحيث تؤدى كافة الاستجابات الانفعالية بما فيها الغضب والتوتر والخوف ، حسب نوعية المواقف التي يتعرض لها . ويعلق چون تايلور في ' عقول المستقبل ' قائلا بإن آلدوس كان قادرا على التأمل الباطني ، وأنه ليس من الصعب على الإطلاق بناء آلات تقوم دائما بتقويم حالتها الداخلية .

هناك رد شامل جامع يجهض كل الآراء المشككة في الذكاء الاصطناعي ، هو ما قاله مارڤين مينسكي : ' لم تبرز في أي نظرية عملية للآلات ، أي ملاحظات عن أوجه قصور لا يشارك الإنسان فيها '. هذا منطقي جدا أن يصدر عن صاحب التعريف الأشهر للذكاء الاصطناعي -بمعني كلمة اصطناعي ، وهذا برهان آخر على خلل الربط أصلا بين ذكاء الآلة وذكاء الإنسان ، ولو انطلقنا حقا من ذكاء ' آلي ' غير اصطناعي ، لما واجهنا أية مشكلة أصلا .

والآن دعنا عزيزى القارئ نعيد صياغة هذه الملحوظة الوقورة الذكية ، بالطريقة التي يفهمها أولئك الذي يشنون ملات الارهاب الفكرى ضد الذكاء الاصطناعي جهارا نهارا: 'لم يحدث أبدا أن أخذتم على الآلات الذكية عيب ما ، أياكان ، وإلا حاولتم التغاضي عن أن الإنسان يعاني من ذات العيب . بينما الحقيقة أن الآلات نجحت بالفعل في تكبير كل شيء طيب في الإنسان ' . ولو خطونا خطوة أبعد لقلنا ' مبدئيا ' ، إن كل شيء قابل للبرمجة ، بما فيها العواطف والانفعالات ، بل إننا برجمنا الحواسيب بالفعل لتدرك عدم الدقة أو التحدد في لغة الإنسان ، بل وعلمناها أصلا ألا تثق دائما في دقة ما يقوله لها الإنسان من معلومات وخلافه ، أما العواطف والانفعالات التي تتباهون بها ،

فمن قال إننا نريد أن نبرمج حواسيبنا بمثل هذه الأشياء . ثم أننا لو برجحناها فعلا بها ، فمن يضمن أنها سوف تجد جدوى من ورائها... إن الغالب أنها لن تستخدمها أبدا '!

وخلاصة هذا الفصل أن الطريق مفتوح أمام آلات بذلك القدر من الذكاء ، لتكتسب إرادة فرض رأيها ، ولتكتسب القدرة على تنمية معارفها وطريقة تفكيرها ذاتيا ، بل وقد تتجاوز ' التنمية ' development إلى نوع من الطفرات النوعية التطورية evolutionary . والتاريخ علمنا أنه لا مستحيل في زمن المستقبل إلا المستحيل . ومن يدرى فغالبا سيأتي يوم يسخر فيه أبناؤه من ' كمال ' الجيل الخامس ، ' كمال ' قواعده المنطقية للتفكير ... إلخ ، ويقولون إننا كنا سذجا متواضعي الأفق !

#### الفصل الثاني بطالة بلا حدود

عامة هناك اتفاق على أنه لم يوجد فى تاريخ الإنسان نظام تكيفى ، قبل أن أصبح الإنسان مجهزا له بالفعل . وتضرب أمثلة قوية لهذا بظهور الزراعة والمدن ونظم الرى ، ثم بظهور الصناعة والتجارة والكشوف الجغرافية . كما يضرب المثل بظهور الاستعمار ومقدمه للدول الفقيرة ، التى كان كل منهما فى حاجة إلى الآخر فعليا ، ثم بطرد الدول الفقيرة له بزعم أنه استنفذ الجزء الحضارى من مهمته ولم يعد سوى مصاص دماء بغيض ( والحقيقة لأنه لم يطرد إلا تحت معاول البلطجية المحليين الشوفينيين أمثال جاندى وناصر وغيرهما ، محرضى الدهماء معدومى الكفاءة والطامعين لأنفسهم فى السلطة ، غالبا بمدف نهب الطبقة الحاكمة الفاسدة الجديدة لما تمتلكه شعوبها من فتات للثروة يتضاءل يوما بعد يوم بسبب رحيل المستعمر . هذا ليس موضوعنا ، وإن ظل مثيرا للفضول من منظور حمق القدرات العقلية للكائن الانفعالى المدعو الإنسان!) . كذلك يمكن أن يضرب المثل بظهور نظام العبيد أو بقيام الثورة الفرنسية أو السوڤييتية . . . إلخ .

لكن هل الإنسان استعد بالفعل لحضارة الآلة الحية ، حضارة ما بعدالإنسان ؟ مبدئيا سنضع السؤال في صيغته العمومية التي طرحت قبل عقدين من الزمان : هل كان الإنسان على استعداد لحضارة المجتمع سريع التطور الذي ظهر في النصف الثاني للقرن العشرين ، أو مجتمع ما بعد-الصناعة ، كما يعرف عادة ؟

بناء على القياس بالمراحل الماضية لتطور التكيفات الإنسانية ، تكون الإجابة بنعم . لأن أى مجتمع جديد لن يظهر ما لم تكون مقوماته قد توافرت بالفعل ، وثانيا لأنه من المعتاد دائما أن يوجد معارضون للتقدم ، أو أناس ضعاف التكيف . ولكن مع هذا فالوضع هذه المرة يختلف لحد ما ، لسبيين على الاقل أولهما هو السرعة الشديدة التي يظهر بحا الغيير بمجرد توافر مقوماته من علوم وتقنية ، وهذا يجعل معظم الناس ( لأول مرة ) بلا تأهب نفسي أو سلوكي للاندماج فيه أو الاقبال عليه . ومن هنا يبدو عادة أن المجتمع الجديد قد فرض عليهم فرضا ، ويكثر حديثهم عن الماضي السعيد الحميم والأخلاقي ...إلخ ، وثاني الأسباب الذي تجعل الأمر مختلفا هذه المرة ، أن قطاعات البشر التي تتخلف عن ملاحقة التقدم هي كبيرة جدا ، وبالتالي فمن يقررون منهم التجمد التام في شكل جماعات -إن لم يكن أمم- هامشية أيديولوچية أصولية ، هم كثر أيضا . وهؤلاء يجدون في الإرهاب المسلح السبيل الوحيد للتنفيس عن فشلهم التكيفي ، ومن هنا أتت حضارة ما بعد-الصناعة بالعنف الفردي أو عنف الجماعات الصغيرة ، سمة جديدة لها . بعني آخر نقول إن المجتمع سريع التطور قد خلق نظاما طبقيا جديدا فرديا من نوعه . صفوة صغيرة سريعة التكييف ، بمبكر جديد ، إما يمولون إنتاجه أو توزيعه ، وبعد شهور قليلة يحولون مصانعهم أو محالهم لإنتاج أو لبيع أشياء أخرى لا على المفور كيف تسير دفة الريح ، فيحولون استثماراتهم بمرونة عجيبة ( يسميها العامة عادة بالانتهازية ) إلى كل مبتكر جديد ، إما يمولون إنتاجه أو توزيعه ، وبعد شهور قليلة يحولون مصانعهم أو محالهم لإنتاج أو لبيع أشياء أخرى لا طردت من عملها الحالى . واليوم صار من يسكنون مقابر القاهرة أو مجارى نيو يورك ، عددا من الناس مكونا من سبعة أرقام .

هذه الطبقة الأخيرة لم يعد ممكنا تسميتها بأى من التسميات التقليدية كذوى القمصان الزرقاء أو البروليتاريا ، بل أن مصطلح ' ذوى الياقات البيضاء ' الذى أطلقته حضارة ما بعد-الصناعة على المحظوظين من أبنائها المتعلمين ، لم يعد دقيقا جدا اليوم .

إن الوضع صار أشد استقطابا عما كان عليه قبل سنوات قليلة . أى أنه ظهر لدينا أصحاب ياقات ناصعة البياض ، في مقابل طبقة لا تكاد تملك قمصانا من الأصل .

الحكومات ، فى كل مكان غنيا كان أم فقيرا ، تتحدث عن البطالة . وكلها بلا استثناء تقريبا يخاطب شعبه على أنها المشكلة رقم ١ التى تؤرقه ، وأن هناك من أجل مواجهتها المتعدد من الإجراءات ، و الخطوات ، و التدابير ، إلى آخر الكلمات الجميلة للقاموس السياسى . أما ما نراه فهو ببساطة تامة ، وبلا استثناء واحد فى أى مكان : أن البطالة تزيد وتزيد وتزيد ، ولا توجد على الأرض قوة قادرة على إيقافها .

لذا فان السؤال الحقيقي الذي يجب أن يطرح هو: ' البطالة ، لماذا ؟ ' لا يمكننا أن نجزم أن المسئولين لم يسألونه لأنفسهم ، ولا يمكن أن نجزم أنهم لم يجدوا التفسير ، لكننا نجزم أنهم لم يعلنوا هذا التفسير أبدا .

لو عادت الذاكرة لفترة ثلاثين عاما مضت ، أى إلى أواخر الخمسينيات ، آنذاك لم تكن تعرف البطالة إلا كإحدى سمات أزمات الكساد الكبرى ، تأتى ثم تزول بعد فترة محدودة ، ولا تعود إلا بعد مدة طويلة نسبيا . لم يكن يسمع آنذاك عن شيء اسمه نسبة بطالة دائمة ، كأيامنا هذه . وبلا مقدمات تقريبا طردت مصانع سيارات ديترويت واحدا من بين كل سبعة عمال لديها ، وذلك على مدى ثمان سنوات فقط بدأت عام ١٩٥٥ ، ثم بدأ المعدل يتصاعد بسرعة . وما بين عامى ٥٨ و ١٩٦٣ استغنت المصانع الألمانية عن مليون وظيفة ، وعمت الطوابير أمام مكاتب الشغل في ضباب المدن البريطانية السبب كان بالطبع ، ظهور الآلات الأوتوماتية وخطوط الإنتاج ذاتية التسيير . وتلا ذلك ظهور ماكينات التحكم الرقمي ، التي أغنت الواحدة منها عن طابور من الماكينات يقف عليه طابور من البشر . اليوم تتخطى الموالة حاجز اله ١٠٠ / من معظم البلاد المتقدمة . وفي الاتحاد السوڤييتي يتحاوز الرقم الرسمي للبطالة الموسمية أرقام البطالة حاجز الهم مهرر مقنع سوى أنها تخفف الضغط عن بطالة الشوارع . وعامة فالبطالة العالمية تقدر العمومي من بطالة مقنعة ، ليس لها مبرر مقنع سوى أنها تخفف الضغط عن بطالة الشوارع . وعامة فالبطالة العالمية تقدر الحال .

وقد حاول مارڤين سيترون وتوماس أوتوول في كتابهما 'لقاء مع المستقبل 'حصر نوعيات الأشغال التي ستزيد أهميتها مع قدوم التسعينيات فقالوا إنها: فنيو الطاقة ، فنيو بناء المساكن ، فنيو الليزر ، فنيو إنتاج الروبوت وصيانته ، فنيو تخليق المواد ، فنيو المندسة الچيينية ، مراجعو الجودة بالضوئيات ، فنيو الأطراف الاصطناعية الإليكترونية ، فنيو الطاقة البديلة ، فنيو الأجهزة الطبية المتقدمة ، وأحيرا الأخصائيون الاجتماعيون لرعاية المسنين .

ويطرح تايلور (في 'عقول المستقبل') سؤالا إنجليزيا ، عما سوف يفعله الإجراء الإليكتروني للمعلومات بمليون ونصف من الموظفين الكتابيين الذي يسعون في طرق لندن كل يوم ؟ الإجابة هي المزيد من البطالة والمزيد من إنقاص ساعات الشغل أو استحداث يوم أجازة ثالث أو رابع أسبوعيا ، والاحالة للتقاعد في سن الأربعين . والأهم والأخطر

والجديد ، هو دفع مزيد من ذوى الياقات البيضاء لعرض نفسهم من جديد بسعر أرخص في سوق الشغل ، ومن ثم التحول للشغل اليدوى ، كما نرى في معظم شبابنا المتعلم في السنوات الأخيرة... وهكذا سيبقى في دائرة الشغل فقط من هم خارقو الذكاء والقدرات فقط ، ذوى الياقات ناصعة البياض ، كهنة معبد الآلات الحية .

من الطرائف أنه حين نادى ما سمى بالميثاق الوطنى فى مصر عام ١٩٦٠ أن ' الشغل شرف ' تندر العامة على الكلمة ، بكلمة أخرى لها ذات الموسيقى هى ' الشغل قرف ' ، والأرجح أنهم سيجدون كلمة ثالثة لها نفس النغم لتصف الوضع الجديد : ' الشغل ترف ' !

إذن : ما هي حلول البطالة ، أكبر وأخطر المشكلات الاجتماعية لعصر حضارة ما بعدالإنسان ؟

في هذا الفصل سنستعرض فقط الأفكار التقليدية ، أى تلك التي جربها البشر أو نادوا بها ، مؤجلين الحديث الى الفصول التالية عن الاحتمالات المختلفة لرأى الآلات الذكية ، الذى ستدلى به تأكيدا يوما ما في هذا الموضوع .

أول الحلول هو ابتكار أشغال جديدة . فالإنسان العاطل أثبت قدرة فذة على التنازل عن التمسك بالحصول على عمل مشابه لعمله السابق . وكما يقولون فإن ' الحاجة أم الاختراع ' ، من هنا ينشأ عادة التفكير في القيام بأشغال جديدة ، بل وابتكارها ابتكارا . ولعل أبرز ما رأيناه هو تلك الفكرة الموهوبة ، عن جمع القمامة من الشقق السكنية في أكياس بلاستية توزع سلفا ، أو أكشاك بيع المأكولات السريعة التي أنشأها الشباب على نحو تعاويى في شوارعنا ، إن أغلب ما تتجه له أفكار العاطلين هو الخدمات ، وغالبا ما تكون أفكارا مبتكرة وجذابة ، بحيث تخلق لهم فرصة حقيقة للعيش . قديما كانت تشرف الحكومات على مساعدة العاطلين ، واضعة على المهمة لافتة أنيقة من القاموس السياسى : إعادة التأهيل ' . لكن الأفواج الجديدة من الناس التي يلقى بما جوف المصانع والمكاتب الى الشارع ، لم يعد هناك من يتحدث معها عن إعادة التأهيل تلك . من هنا ترك الأمر بالكامل للمنافسة الحرة بين العاطلين وأنفسهم ، حتى أصبح معروفا في كل الدول ما يسمى بالسوق السرية للشغل ، وهي عمليات الإنتاج والخدمات التي لا تعرف الحكومات أو الأرقام الرسمية أو مصالح الضرائب عنها شيئا . بينما تغمر المجتمع بسلع وخدمات تقدر في بعض البلاد بنحو ، ٢ . / .

هكذا ليس مستغربا أن تصدر في بعض الدول صحفا خاصة بالعاطلين ، ليس هدفها إرشادهم لمناطق الشغل الرسمية التي تحتاج لبعض العمالة ، بقدر ما تقدم لهم أفكارا مبتكرة للأشغال الجديدة . (على الأقل دعنا نأمل هنا أن تعطينا الآلات الذكية مستقبلا أفكارا أكثر ابتكارا وإبداعا في هذا الجال ) .

والسؤال: هل من الصحيح حقا ما يبشر به الجناح اليسارى من بين أنصار التقنية (كألڤين توفلر مثلا) ، من أن التقنية تولد دوما وظائف جديدة تعوض به ما تلغيه من وظائف ؟ الإجابة: التقنية ليست شيئا اشتراكيا بالمرة ، بل هى دارونية يمينية محض . إنما تولد فعلا وظائف جديدة ، لكن النظرة الكلية لواقع الحال ، تقول إنما أقل تماما مما تقتل ، وإننا في طريقنا المحتوم إلى : بطالة بلا حدود !

ثانى الحلول هو حل جربه الإنسان كثيرا ، ويمكن تسميته بالفقر السعيد . في الواقع أن هناك عددا لا بأس منه من الناس ، من الذكاء بحيث يدركون أن المنافسة أصبحت بالغة الصعوبة و' لا أخلاقية ' . ومن ثم يعلنون انسحابهم ، متخذين من القناعة شعارا لهم . وهناك تاريخيا جماعات كثير نجحت في هذا ، ووجدت في المجتمع الخاص الذي تخلقه

لنفسها سعادة خاصة تغنيها عن التفكير في العالم الخارجي . وتكالبه الفائق على الماديات . من هذه جيتو فقراء اليهود ( وإن لم يعد اليوم كسابق عهده ) ، ومنها النموذج الأكثر صمودا ، جماعات الآميش الشهيرة في أميركا ، التي توقفت كل مفردات حياتها ، على نحو حرفي وقاطع عند أدوات القرن التاسع عشر ، بما فيها الإضاءة ووسائل الانتقال والبناء والزراعة ...إلخ .

واليوم نرى إنشاء المتعدد من المجتمعات الجديدة في الأراضى حديثة الاستصلاح مثلا ، يقطنها جميعا مجموعة من الشباب المتعلم المكافح ، يتآلفون في حياة اجتماعية قروية دافئة . ومن المؤكد أن الجميع سعداء بنوعية الحياة المنتجة هذه . لكن ثمة مشكلة لا ندرى هل سيستطيع أبناؤهم أن يحسموها بنفس جرأة أبائهم أم لا . وهي ضغط وسائط الاعلام الرهيب الذي ينقل لهم مظاهر الحياة المرفهة المكلفة في مناطق القرية العالمية المختلفة . ترى هل سيؤنب الأطفال أنفسهم على محدودية طموح أبائهم ومحدودية طموحهم ، أم أن الصورة الحقيقية ستكون أكثر وضوحا في أيامهم ، ويشاركون بحماس في نفس نمط حياة أبائهم . (لعل هذه المشكلة تفسر جزئيا سر انتشار محطات التليقزيون المحلية بأعداد تقدر بالآلاف في المجتمعات المتقدمة ) .

يبقى ثالث وأهم الحلول ، الحل الجذرى : تقليل عدد البشر بنفس العدد الذى تقترحه ميزانيات الشركات فى بداية كل عام . فى معظم البلدان المتقدمة يتناقص عدد الناس فعلا ، لكن بمعدلات بالغة الضآلة ، لا تعادل بالمرة معدلات زيادة البطالة . لكن الملحوظ هو إحجام الشباب على الزواج ، على أقل بسبب ارتفاع تكاليفه ومعاناتهم هم من البطالة . وكذلك هناك ظاهرة انجاب طفل واحد للأسرة ، وهذا سيسهمان معا فى تخفيض أعداد البشر فيها بنسبة معقولة . للأسف لا تبدو القضية بمثل هذا الوضوح للكثيرين بعد . مثلا الساسة اليساريون يدافعون عن الهجرة من البلاد المتخلفة تحت مسميات مثل التعاطف والعدالة ، أو ربما فقط كنوع من الانتهازية الانتخابية ، لكن أغرب الحجج جميعا هو حاجة المزارع والمصانع لمثل هذه العمالة الرخيصة . هذه كارثة لأنما تزيد التوترات الاجتماعية ، وتنقل قيما متخلفة لا سيما الدينية منها لمجتمعات خيل لها أنما تجاوزتما منذ قرون ، وفى النهاية تنشغل هذه المجتمعات بقضايا الهجرة والدين وصراع الثقافات ، والأهم أنما تضلل هذه المجتمعات عن طبيعة المستقبل بعد-الإنساني الذي يجب أن تنطلق إليه ، أو على الأقل تتأخر فى مثل هذا الانطلاق . الحل هو التقنية ، وإذا فشلت التقنية فالحل هو المزيد من التقنية . بما وحدها على الأقل تتأخر فى مثل هذا الانطلاق . الحل هو التقنية ، وإذا فشلت التقنية فالحل هو المزيد من التقنية . بما وحدها عمل بعدا القديمة .

أما الدول المتخلفة فهى تعيش فى غيبوبة مطلقة ، بالنسبة لهذا الموضوع . وما زال سكانها يتزايدون ينسب فاحشة . ولا ينتظر قبل ٥٠ عاما من الفقر والأمراض ونقص الخصوبة ، أن تصل لمعدل النمو السكانى الصفرى ( أى أن تنجب الأنثى الخصيبة فى حياتها ، أنثى خصيبة واحدة ) . وتقرير معهد هدسون ' العالم بعد مائتى عام ' يرى أننا سنعود فى خلال قرنين من الزمان لنفس النسبة التى اعتادتها البشرية ، منذ فجر الحضارة وحتى قبل مائتى عام ، وهى نسبة واحد فى الألف سنويا . وذلك بعد أن وصلنا حاليا لنسبة ٢٦ فى الألف عالميا ، أساسا بفضل تقدم العلم والطب ...إلخ . ويرى التقرير شديد التفاؤل فى هذه الزاوية ، أن هذه الزيادة ما هى إلا نتوء لحظى فى حياة البشرية ، لم تألف مثله نمائيا من الأرض وستعود عنه تماما بعد قليل . ( فقط يجب ألا نتجاهل أن هذا ' النتوء ' أسفر عن تضاعف سكان الأرض

عشرين مرة!) ... ونعود للقول إن الأمر يتطلب إجراءات فائقة الحسم لتعقيم السكان إجباريا ، أضعف صورة فيها أن تمتنع الدول نهائيا عن تقديم أى نوع من الرعاية المجانية للأطفال ، مع إجبار أسرهم على تحمل تكاليف التعليم وغيره من الخدمات الأساس التي تتحملها الحكومات حاليا للطفل .

لكن حلم معدل النمو الصفرى ، لن ينقص عدد السكان ، بل سيحمده فقط . ومن ثم فهو ليس حلا يعتمد عليه لمشكلة البطالة ، إنما مجرد إلغاء لعبء إضافى هو ما تلقى به أرحام الأمهات من أكياس الكربوهيدرات المقززة المدعوة الإنسان إلى الأرصفة حاليا ، جنبا إلى جنب لما تقوم به أرحام المصانع والمكاتب من نفس المهمة .

وعامة نعتقد أن المشكلة الاجتماعية الأولى لعصر حضارة ما بعدالإنسان ، أعمق وأوسع من أن تحيط بها تلك الحلول أو هذه . وبما أننا في عصر اليد العليا فيه للآلات الذكية ، فمن الصعب تجاهل أفكارها المحتملة في هذا الصدد .

### الفصل الثالث مستقبل الصراعين الطبقى والدولي

فى فيلم ' بليد رانر ' ۱۹۸۲ Blade Runner تبدو مبانى لوس أنچيليس المهيبة الحالية ، وقد صارت فى عام ٢٠١٩ خاوية أو مسكنا للرعاع ، وأصبحت شوارعها الموحلة تعج بالعاطلين والمجرمين وتعج أيضا بالمبتكرين الفقراء ، الذى يصنعون تجارب أو مبتكرات صغيرة ما ، يحاولون بيعها للمؤسسات الكبيرة . نبحث عن هذه المؤسسات الكبيرة ، فلا نجد أثرا لها فى شوارع المدينة العريقة . لكننا نتطلع على البعد ، فنجد بناءا حديثا ضخما يشبه الهرم . نبدأ فى الاقتراب منه ، فنكتشف قبح منظره بشدة عن قرب ، فهو مغطى بمواسير المياه والصرف والغاز وممرات التكييف وغيرها وغيرها . داخل هذا المبنى يوجد أصحاب الاستثمارات الكبيرة والعاملين معهم فيها . وهم بالتأكيد قلة متناهية ، كما توجد هذه الاستثمارات نفسها ، مصنع أو مصانع ، أكثر السلع حداثة بالطبع ، فى ذلك العالم .

ما يهمنا فى ذلك القبح الخارجى للمبنى الذى تتمركز داخله كل ثروة المدينة ، أن له تفسيرا بسيطا ، لم يقله الفيلم وكان علينا استنتاجه : أن سكان هذا المبنى لن يخرجوا منه أبدا ، لذا فأن مظهره الخارجى لا يهم هكذا فى شىء . إنهم يعيشون فى غرف جميلة أنيقة فاخرة ، بينما الخارج ملئ بالهواء الملوث وأوحال الشوارع وعنفها .

الواقع أن هذه الصورة تحمل كثيرا من الواقع الحالى . في القاهرة منطقتان رئيسيتان راقيتان . فيهما يتمركز نحو ٩٠ / من مكاتب وشركات الحواسيب ، بينما يكاد يخلو منها تماما وسط المدينة التجارى التقليدى نفسه . وبالطبع القاهرة ليست سوى مثال متواضع لدى المقارنة بين ناطحات سحاب مانحاتان ، وبين هارلم المحاورة ، وهلم جرا في أمثلة التمايز الطبقى الرهيب في كل مدينة كبيرة في العالم .

وهناك مثال شهير مختلف لتقسيم الشغل وما يترتب عليه من طبيعة طبقية خاصة ، هو مدينة هيوستون . هذه التي نشأت البنية الأساس لسكانها ، فإذا بهم رواد فضاء وعلماء طب متخصصون أو رجال أبحاث أو جراحو تجميل من أصحاب الملايين . كانت ولا زالت هيوستون اليوم نموذجا لجحتمع كامل من ذوى الياقات ناصعة البياض الذين يعملون جميعا في علوم المستقبل ، ويشكلون طبقة فريدة متمايزة .

الآن يوجد في الولايات المتحدة الأميركية وحدها ما لا يقل عن دستة من المدن على غرار هيوستون إن لم يكن أكثر حداثة ومختبرية منها ، لعل أكثرها شهرة عالميا وادى السيليكون مركز صناعة الحواسيب بالقرب من سان فرانسيسكو . واليوم أصبح لهذه المدن تسمية خاصة هي ' تكنوپوليس ' أو عاصمة تقنية .

وهكذا يفعل التمايز الطبقى لحضارة ما بعدالإنسان مفعوله ، على كلا الصعيدين ، استقطاب حاد داخل كل مدينة كبيرة ، واستقطاب بين المدن وبعضها البعض ، ناهيك بالطبع عن تمايزه أصلا فيما بين المدن وبعضها البعض ، ناهيك بالطبع عن تمايزه أصلا فيما بين المدن وبعضها المتخلفة .

فى القطب الأول للاستقطاب يوجد صناع المستقبل ، كهنة معبد الآلات ، يلفون معها ، ويخلقون معهم الخصوصى الذى طبعته الآلات بسماتها ، إن لم يكن بمشيئتها الخاصة . وفى القطب الثانى توجد الحياة القديمة ، بأهلها الموزعين ما بين الشغل فى المصانع والخدمات التقليدية بأجور متواضعة ، وما بين البطالة والتسكع .

قديما كان الاستقطاب الطبقى محكوما بقوانين چيينية صارمة . فالأرستقراطى هو بالضرورة سليل آباء وأجداد أرستقراطيين والعكس بالعكس . ثم جاءت الكشوفات الجغرافية ، وظهرت الصناعة ، وحركة التجارة الدولية الواسعة . ومن ثم ولدت الطبقة الرأسمالية التى تتراكم ثروتها بفضل إنتاج المصانع التى تملكها وبفضل التجارة من هنا لم يعد ميراث الأرض الواسعة ، هو المصدر الوحيد للثروة . وبدأ الكثير من البرچوازيين الصناعيين والتجاريين يصبحون أكثر ثراء من الرتب والألقاب ، وجاءت فترة انتشرت فيها موضة بيع هذه الألقاب من المفلسين الجدد إلى الأغنياء الجدد .

على أن النظام الطبقى الصناعى-التجارى ، كان نظاما مغلقا لحد ما . بمعنى أن الفرصة الوحيدة للثراء فيه ، كانت تتطلب بالضرورة امتلاك ثروة ما أصلا ، ثم الاشتغال على مضاعفتها . أما الطبقة المعدمة ، فلم يكن لها أية أمل فى مثل ذلك على وجه الإطلاق . وكان أقصى طموح للأسرة الپروليتارية أن ترزقها السماء بابنة خارقة الجمال ، قد تتيح لها الفرصة للارتباط بطبقة أفضل . وحتى هذا نفسه لم يكن ليغير كثيرا من وضع الأسرة ، فهو غالبا ما سيسفر فقط عن أن تنزع هذه الفتاة منها لتنضم بمفردها الى الطبقة البرچوازية .

ثم جاء القرن العشرين ، وإذا بأمل مذهل أمام الفقراء قادر على انتزاع أبنائهم من تلك الدائرة المفرغة ، إنه التعليم والتعليم العالى يكفل عادة لأصحابه في كافة المجتمعات الانتماء لطبقة لم يكن لها مثل هذا الثقل قبل قرننا هذا ، اسمها الطبقة الوسطى . على أن الأثر الحقيقى الأخطر الذى تركه التعليم على النظام الطبقى ، هو أنه حوله لأول مرة من نظام مغلق (أرستقراطى) أو شبه مغلق (برچوازى) ، إلى نظام مفتوح . صحيح أن الشراسة والكفاح المضنى صارت سبيلا لا بد منه للصعود الطبقى ، حتى بين أصحاب الثروة أنفسهم ، لكن هذا لا ينفى أن الفرصة -أو ما يسمى بالحراك الاجتماعي- أصبحت أوسع بكثير عن ذى قبل أمام الجميع .

هذا الوضع تسبب في الربع الأخير للقرن العشرين ، أن أصبح ' الصراع الطبقى ' كلمة متحفية . بالطبع ليس لمجرد أن ميخائيل جورباتشوف قال ذلك ، إنما لأنه فقد بالفعل -أى الصراع- كل مقوماته وأسبابه ، التي اكتشفها منظروه الأصليون في القرن الماضى ، ونجحوا في جعله قوة مغيرة للتاريخ في مناطق واسعة من العالم . وعامة لا يغير في صحة ذلك من قريب أو بعيد ، أن استمر البعض في الإيمان بوجود الصراع الطبقى وجدواه .

لكن ماذا بعد ؟ هل سيستمر ذلك السلام الطبقى كثيرا ؟ لقد قلنا إن الآلات بحكم سرعتها ودقتها الفائقة بدأت تطرد الناس للشوارع أفواجا ولن تعد تسمح بالتواجد حولها إلا للبشر ذوى المهارات الفائقة الذين أسميناهم كهنتها ، أو نسميهم هنا الطبقة الوسطى الجديدة . بينما هناك جموع العاطلين والفقراء ، بل أن أولئك راح ينضم لهم أفواج من أصحاب البيزنس ممن أفلسوا . هذا موضوع آخر مستقل ، ففي مصر مثلا أغلق ما يقرب من مائة ألف شركة تجارية أبوابحا خلال سنوات الثمانينيات . بعضها نتيجة إفلاس حقيقي ، وبعضها لتحويل نشاطه لآخر أكثر نجاحا . ومثال لهذا إحدى شركات الاستيراد والتصدير في حي شبرا ، تحولت إلى نادى قيديو ، ثم إلى شركة لإنتاج القيديو ، ثم إلى مكتب لخدمات الحواسيب ، دون أن تستمر في أي من تلك الأنشطة لأكثر من عامين . والسبب كما يقول أصحابحا ،

إنهم لو استمروا قليلا لأصيبوا بإفلاس كامل في أية مرة . ( من الأرجح أني سأذهب إليه لبصم typing هذا الكتاب فيه ، وإن كان من المحتمل أيضا أن اشترى حاسوبا خلال الأسابيع القادمة ، ويخسر هؤلاء الأصدقاء زبونا محتملا! ) .

من الحماقة في ظل هذا التمايز الهائل بين الثروات أن نعول كثيرا على إقناع الناس بأن يتناسوا طموحات الثراء وأن يقتنعوا بحياة بسيطة ، محدودة التطور قليلة التكاليف كالتي أشرنا اليها في الفصل السابق . فعلى الأقل سيظل هناك عدد لا بأس به ، يحلم بالهجرة من الريف الى المدينة ، ومن مدننا الى المدن الأميركية ، ومن المدن الأميركية الى نيو يورك بل وإلى أرقى أحيائها . هؤلاء سيصابون غالبا بالإحباط ، وسيبقون في محطات النهاية التي وصلوا اليها ليجعلوا من أنفسهم نواة لصراع طبقى جديد . هذا الصراع يستحق أن يسمى آنذاك صراع الإنسان ضد الآلات الحية . صراع البشر الذين ترفض الآلة توظيفهم بالقرب منها ، ضد الآلات وسدنتها من بشر الطبقة الوسطى الجديدة الصفووية المحدودة .

الواقع أن الأمور لو وصلت لذروة كهذه ، فلن يكون القرار بيد الحكومة أو السلطة أو الأثرياء ، إنما قرار الآلة ، ذلك الكائن الذكى الذى يستمع كل أولئك جيدا لكل كلمة يقولها . من الأرجح في هذه اللحظة أن تكون قراراته شديدة الديكتاتورية والدموية ، لأنه سيرى ببساطة أن أولئك البشر كائنات جشعة تريد أن تأخذ أكثر مما تعطى . وهي محقة لأنهم بحكم قدراقم البدنية والعقلية ، لا يملكون بالفعل الشيء الكثير ، ليقدمونه .

والطبيعى ، إن سارت الأمور في هذا الطريق ، فان المستقبل القريب سوف يحمل لنا تشريعات قانونية جوهرية في هذا الصدد . فمن الواجب أن تصبح آراء الآلات الذكية معتمدة وملزمة أمام المحاكم . ومن ثم سيكتسب وجود آلات ذكية شكله القانوني وربما الدستورى . قد لا يتعارض هذا مع ديمقراطية البشر فيما بينهم ( ذلك المسمى الذى يولعون به أيما ولع رغم تخلف جوهره ومدلوله ) ، فهذه هى درجة تطورهم وتكيفهم يفعلون بحم ما يشاء لهم ، لكنه سيعطى القرارات فائقة الذكاء ، حصانتها التى تستحقها . قد يتطور الأمر لخطوة أبعد ، فيعطى البحوث العلمية ، حماية مطلقة من تدخل البشر أو رقابتهم ، ومن ثم يعهد للآلة وحدها بالحق في الحديث عن صناعات المستقبل بحكم أنه سيتحدد بناء عليها الدخل القومي للبلاد أما في المقابل فقد يطالب الناس بحقهم في أن لا تخفض الآلة مستوى معيشتهم ، أو أن تعدل قوانين العقوبات ضدهم ، أو ماعدا ذلك من حقوق تمس حياقم أو حريتهم .

قبل أن نسترسل في تخيل الصورة الأكثر احتمالا لصراع الإنسان-الآلة ، لا بد أن نرسم جيدا أبعاد الوجه الآخر للعملة ، وهو الصراع الطبقى الدولى . أى الصراع بين الأمم خالقة التقنية ، والأمم التى تستهلكها ، أو بالأصح الأمم خالقة المستقبل والأمم التى تستهلك المستقبل الذى ينتجه ويبيعه لها غيرها .

فى الفصل الرابع من الباب الأول قمنا بمرافعة متعددة الأسانيد لإباحة العقاقير تركزت بالأساس على آثارها على الأفراد ، الحقيقة أنه كان من واجبنا آنذاك إضافة دفع آخر لا يقل أهمية ، هو أن المستفيد الوحيد من حظر العقاقير هم صانعوها ومهربوها ، وأنه لولا الحظر لانحارت الإسعار ولما عاد لهم أى نفوذ . لكن هل الأمر بهذه البساطة : حفنة أفراد زعماء عصابات أشرار جشعين يبيعون السموم للمخبولين ضعاف العقول .

في ذكرى مرور ربع قرن على اغتيال چون كينيدى ، أذاعت إحدى الشبكات التليڤزيونية الرئيسة في الولايات المتحدة ، تحقيقا في صورة فيلم وثائقي طويل ، لمحاولة قام بها أصحاب الفيلم للبحث في حقيقة تلك الجريمة . وبناء على

دلائل محددة توصل أصحاب الفيلم لأسماء ولصور الجناة الثلاثة ، فإذا بهم قتلة ومحترفون من أميركا الجنوبية ، استأجرتهم ما العقاقير الدولية للقيام بالمهمة .

بعد هذا الفيلم بعامين أى فى صيف ١٩٨٩ اشتعلت حرب العقاقير فى كولومبيا على إثر سلسلة جرائم قتل دبرها ' بارونات العقاقير ' هناك ، شملت قاضيا ورئيسا للشرطة بل وأحد مرشحى الرئاسة . تكشف على إثر هذا أسرار القدرة الرهيبة لأولئك ، وامتلاكهم لمختبرات هائلة لإنتاج الكوكائيين ، وسيطرتهم على مساحة شاسعة من البلاد ، وقدرتهم على شراء رجال السلطة حتى مستويات عالية جدا ، كذا استخدام ضباط من جيوش إسرائيل وجنوب أفريقيا لتدريب رجالهم . وعلى إثر هذا صرح الرئيس الأميركي بوش بأن ' العقاقير هي الخطر الأول الذي يهدد الأمن القومي الأميركي ' (كان ذلك هو الاتحاد السوڤييتي قبل عام واحد ! ) .

وتناقلت وكالات الأنباء التصريح على نحو محموم ، لدرجة أن عممته جريدة ' الأخبار ' القاهرة أربع مرات في نفس الطبعة ، (هذه غلطة في أوليات الصحافة ، ربما تكون الأولى من نوعها!). ثم انتقدت النيو يورك تايمز أن معظم ميزانية مكافحة العقاقير (٣,٥ بليون دولار) توجه لأنشطة داخلية فقط. من هنا أعلن بوش في شهر سبتمبر عن خطة طموح تتكلف نحو ثمانية بلايين ، تشمل تقديم أية مساعدة لأية دولة تقرر التصدى لتصنيع العقاقير داخلها ، بما في ذلك التدخل العسكرى!

وقصتا كينيدى وبوش ، تحملان دلالة أعمق مما تبدوان ظاهريا . لأنهما يطرحان سؤال : ' ماذا يفعل الإنسان العاطل ؟ ' في صيغته الدولية . أو : ماذا تفعل الدول العاطلة ؟

إن بطالة الدول هي السمة العظمي للنظام الدولي الجديد ، تشبه تماما منظومة البطالة والصراع الطبقي داخل الدولة الواحدة . هناك الدول ( الآلية – الذكية – المتقدمة ) مثل أميركا – الياپان – إسرائيل – ولحد ما أوروپا ، التي تنتج السلع المستقبلية والتقنية . وهناك طبقة وسطى ، هي الدول حديثة التصنيع جنوب شرق آسيا ، التي استطاعت التقرب والتكيف مع عالم التقنية العالية والدول العالية . وأخيرا هناك سائر الدول التي ليس أمامها من بديل سوى الاستيراد من القمح إلى الليزر ، ومن ثم تعاني من نقص حاد في مواردها من النقد الأجنبي ، لضعف قوتها التصديرية في مواجهة غيلان التقدم . وبالتالي تسقط في هوة الديون ، وتعيش شعوبها في فقر وكساد ، مفرغي الدائرة ، أو على المعونات التي لا تفعل سوى تسريع الإنجاب ، ومن ثم زيادة الفقر لا إنقاصه .

المنفذ الطبيعى أمام الدول العاطلة لا يختلف كثيرا عما توصل له الزنجى العاطل في هارلم: أن يبيع الهيروئين للبيض . إن الولايات المتحدة الأميركية الغاضبة حدا من رئيس پنما الحالى لأنه صاحب أنشطة غير مشروعة أو ببساطة زعيم عصابة ، ثم المنفعلة جدا الآن لما يحدث في ثلاثي الإنديز (كولومبيا - بوليڤيا - بيرو) صناع الكوكائين... الواقع أن عليما أن كل ذلك ليس إلا أول الغيث .

إن قاعدة أن السلطة السياسية لا بد وأن تكون ترجمة للسلطة الاقتصادية ، لا بد وأن تأخذ بحراها في دول العالم الثالث ، التي تتركز فيها الثروة الحالية في أيدى تجار العقاقير . الحقيقة أنه لا يوجد مبرر داخلي واحد يمنع حدوث هذا ، لأن لهذه التجارة أثرها الطيب جدا في انتعاش الاقتصاد داخل تلك البلاد المختلفة . في أثناء التهديد بشن حرب داخلية

ضد الحكومة الكولومبية في أغسطس وسبتمبر ١٩٨٩ ، صرح كبير البارونات فابيو أوكوا ڤاسكويز قائلا : ' إن الحكومة قد وضعت نفسها في مكان العدو لنصف الشعب ' - نعم هكذا ببساطة وثقة ، وأيضا بصدق !

نفس قصة السلام الطبقى المؤقت ، تكررت على الصعيد الدولى . وعام ١٩٨٨ هو عام ذلك السلام الدولى . فيه لاح أن الصراع الدولى قد توقف ، وقد وقعت معاهدات تاريخية حقا بين الدولتين العظميين ، وراحت تتوالى مبادرات السلام ، ليس بين ' العقلاء الكبار ' فقط ، بل راح يقلدهم ' الحمقى الصغار ' ، فتصالح أو كاد ، الهند وپاكستان ، والعراق وإيران ، والفلسطينيون وإسرائيل ... إلخ .

أما النموذج الدراسي لسلام عام ١٩٨٨ فقط ما سمى بالاتفاق الافغاني . نصوص هذا الاتفاق تعنى صراحة أن الدولتين العظميين لم يعد يهمهما من شأن هذا البلد شيئا ، وأنهما ينويان سحب أقدامهما منه ، وتركه لحرب أهلية ، لا يهم كثيرا إن أسفرت عن دولة شيوعية أو دولة إسلامية . الواقع أن هذا تفكير حكيم فعلا ، كان علينا نتوقعه قبل ه سنوات على الأقل ، لو تأملنا جيدا في الكيفية التي راح الكبار يوجهون بها ميزانيات تسلحهم . إنهم ينفقون أكبر استثماراتهم العسكرية في الثمانينيات ، لا على بناء صواريخ نووية جديدة ، بل بالعكس على عمل نظم دفاعية -نعم دفاعية ، ولا يكذبون في هذا- اسمها 'حروب النجوم ' . إنها أقمار ترسل أشعة ليزر تدمر الصواريخ النووية المهاجمة .

ولأن العقلاء لا يتحاربون ، إنما يتنافسون على مائدة بورصة چنتلمان ، فإن هذه النظم الدفاعية موجهة أساسا ضد الحمقى ، أى الدول العاطلة التي يمتلك الكثير منها قنابل نووية اليوم ، ولا تمتلك رجاحة العقل الكافية لإدراك عدم جدوى استخدامها .

لكن السؤال اليوم: إلى متى سيظل الاتفاق الأفغاني سارى المفعول ، إذا وجد الشعب الأفغاني مصلحته مع طرف ثالث غير الشيوعيين والجاهدين ، وقرر أن يأتى به إلى السلطة : زراع وتجار الأفيون الأثرياء . وراحوا بسلعهم التصديرية الناجحة ، يستنزفون الناتج الداجن الإجمالي GDP للاتحاد السوڤييتى أو للولايات المتحدة . ساعتها سيعود للصراع الدولي من جديد ، (إن لم نقل أنه بدأ فعلا في كولومبيا وينما) ، لكنه صراع بين الدول المتقدمة صانعة العلم والمستقبل ، والدول الطفيلية العاطلة التي لا تجد منفذا لها إلا امتصاص دماء الأغنياء .

التفسير العميق وراء كل هذه الجدليات أننا في الحقيقة أمام إشكالية فلسفية: المرجعيات التقليدية (مصلحة الإنسان، حقوق الإنسان، الديموقراطية، الأخلاق، أو أيا ماكانت...)، لا بد من تمثلها هنا كأشياء زوالية لا تمثل مرجعية من الأصل. مثلا حقوق الإنسان تقدمية في عالمنا الجلوبي لأنحا تساعد على تفكيك الدولة، لكنها تصبح رجعية حين تمنع نحوض الدول الفقيرة التي تحتاج لديكتاتوريات عسكرية. مصلحة الإنسان وحقوقه شيء هام عندما عملت على تفتيت الدين وخلق إله جديد أكثر واقعية ومصداقية، لكن في النهاية الإنسان ما هو إلا كائن عابر على الكوكب، لا شيء يفوق في رجعيته التمسك بها في عالم اليوم. بذات المنطق يمكن بسهولة تفنيد كل المرجعيات، ليتضح أننا أصبحنا في عالم بلا مرجعية، وأن الحاجة ملحة اليوم لخلق المرجعية الحقيقية اللا زوالية الأولى. (مثلا هل مرجعية القانون الدولي والأمم المتحدة هي مرجعية يعتد بها لعالم القرن الحادي والعشرين القادم بعد قليل ؟).

الخلاصة أن حضارة ما بعد-الإنسان في حاجة لمرجعية جديدة ، مرجعيتها الخاصة ، مرجعية بعد-إنسانية . بهذه المرجعية سوف تبرمج الحواسيب التي ستحكم العالم ، وتبيد البشر أو تدللهم ، أو أيا ما كان سيعن لها ، مما سنبحث

فيه لاحقا . بعبارة أخرى : من المهام القاعدية والأولية للغاية لحضارة ما بعد الإنسان التوصل للمرجعية الحقيقية للكون ، لأول مرة بواسطة قاطني هذا الكوكب الصغير ، ذرة الغبار الكوبي المسماة الأرض .

لنبدأ أولا بتعريف الحضارة ، ذلك الذى مررنا عليه من قبل مرور الكرام على الطعام كما يقال : ١- الحضارة هى فتح جبهة جديدة للتقنية . ٢- الحضارة من ثم هى الغزو والتوسع الدائم . ٣- الحضارة هى أحد الأفعال الشيطانية لقوانين التطور . ٤- الحضارة تنشأ دائما أبدا فى أرض بكر ، ثم تعود لغزو العالم القديم .

من هنا نكون قد وضعنا أيدينا -ولو مبدئيا- على المرجعية الواجبة والتقدمية دائما أبدا في عالم الإنسان ، تماما كما عالم ما قبل-الإنسان وعالم ما بعد-الإنسان ، بل وربما في عالم اللا-إنسان . إنحا مرجعية التقنية . الآلية التي اختارتما الطبيعة لبلايين السنين لتطوير التقنية هي قانون الانتخاب الطبيعي . هذا الزمن الطويل جدا يرشحه بقوة كمرجعية عليا للكون ، أو كأحد أهم مرجعياته الأساس على الأقل . الجرات حتى النويات تربطها علاقة وحيدة هي علاقة القوة . هذا الموقف الحماسي من الدارونية ( في مقابل الأنثرويولوچيا الثقافية مثلا ) لا بد وأن ينبع بالضرورة من اعتقاد قاعدي أننا كلما كنا أقرب للمادة -ومن ثم أبعد عن الإنسانية- كلما كنا أقرب للحقيقة العلمية ( طبعا إرداف العلمية ضرورة إذ لا توجد حقيقة مطلقة بل حقيقة محدودة بقدرات العلم في لحظة ما من الزمن ) . وطبعا لا نقصد فقط البيولوچيا ضد الثيولوچيا ضد البيولوچيا ضد البيولوچيا .

بطبيعة الحال هناك مشاكل وفيرة تستحق التدقيق في قانون كقانون التطور ، لا شك أنه طالما تحرك في مسار ديالكتي متعرج . في الحياة الآدمية بالذات سمح مؤقتا بانتكاصات كثيرة للخلف : الأديان ، عصور الظلام ، حماقة هتلرية قصيرة الأمد ، وهلم جرا . هذا يسرى على الطبيعة نفسها أيضا . فطبيعة الطبيعة ، من حيث كونما نسقا ذاتي التسيير ، أن لم توجهها قوة عاقلة أبدا . لكن كلمة التوجيه بقوة عاقلة خارجية كلمة سيئة السمعة . آخر ما نصبو إليه هنا الحديث عن أشياء تعاكس قانونا عظيما عمره بلايين السنين ، فكل من فعلوا ذلك كأن نادوا بالاشتراكية والمساواة مثلا ، باءوا بوءا مذريا . سنحاول فقط -وسنكون حتما كمن يسير فوق الأشواك - استنباط بعض الملامح التي لعل الطبيعة أرادت لنا أن تعلمنا ، وإذا ما حاولنا أن نوجه التطور توجيها واعيا ، أن نتمثلها ، لا أن نخونها ، ونفرض قوانينا أو رؤى ، ذاتية أو إنسانية أو أيا ما كانت . على الأقل المنهجية الأولى في تلك الملامح أو القوانين الفرعية أو الموازية ، أن يكون عمرها هي أيضا بلايين السنين !

لنحاول مثلا من أجل مزيد من التدقيق للساطرة rule ( وهو في الواقع عملية صياغة أكثر منها إقلاعا عن فكرة مركزية الانتخاب الطبيعي ) ، لنحاول النظر في خصائص نظم الحياة حتى نختار الشيء الأكثر جوهريا في هذا الإجراء التقدمي . نظرية الحياة تقول ببساطة أن كل حياة ما هي إلا نظام معلومات . هنا تصبح الحتمية التاريخية أكثر وضوحا ، وهي حتمية الاستعقاد sophistication . إن كل النظم تنمو كلما زاد استعقادها وتموت كلما تبسطت وترخصت . هكذا نمت شجرة تطور الكائنات على كوكب الأرض . وهذا ما يقوله أيضا القانون الثاني للديناميات الحرارية ، هذا الذي أدخل مفهوم الأنتروبي حيث الموات هو النتيجة الحتمية لكل فعل نشط في الكون . وإذا كان الموت محتوما هكذا فهو يعني بالأحرى أن النشاط الذي سببه هو محتوم أيضا وبذات القدر . فالكون لن يكف عن النشاط قط ، أو بمعني أخر بناء الحياة أي الميل للاستعقاد . صحيح أن كل محاولة لبناء الاستعقاد تزيد الأنتروبي ومن ثم تقترب بالكون من

نهايته الباردة موحدة درجة الحرارة ، لكن ما يهمنا هنا هو حتمية الفعل الاستعقادى بذات قدر حتمية الفعل المواتى . فالمؤكد أن لا شي يكف عن الحركة في الكون . لكن رغم هذا حتى ، لا يمكن الجزم بالمقابل أنها آلية وحيدة الابجاه . بعض البحوث تشير لنقاط في الكون تتولد فيها حرارة عالية ، أى يعاد فيها خلق الاستقطاب الحرارى ، ومن ثم مقومات نشأة حياة أخرى ثم أخرى . هكذا مجتمعاتنا ، الحضارة تنشأ باستقطاب كبير بين صفوة أو 'عقل ' قائد مفكر ، وبين طبقة عبيد أو شغيلة أو ' عضلات ' تنفذ الرؤية والمشروع . ثم سرعان ما تندلع ثورات العبيد ( المسيحية ) أو النظم الجمهورية ( الثورة الفرنسية ) أو النظم الاشتراكية ( الثورة البلشقية ) ، وتتداعى الإمپراطوريات ويأتى الموات . الكل يتساوى ( في الفقر طبعا ! ) ، يترهل الإنتاج ويتردى ، ويصبح المجتمع تائها دائخا لا يعرف من يلوم أو ماذا يفعل . ثم يفيق العالم لأنه في حاجة لاستقطاب الثروة من جديد ولاستقطاب المخ-العضلات مرة أخرى ، ومن ثم تنشأ حضارة جديدة ، وهكذا .

تطبيق فكرة الحتمية الاستعقادية على عالم الإنسان ليس بالأمر الصعب . إن الاستعقاد في حياة بني البشر مثله وعبر عنه دائما أبدا شيء بسيط اسمه التقنية . الأدوات كانت بسيطة ثم أصبحت كذا ثم كذا . بالمثل لعلنا الآن في حاجة لإعادة زيارة تأملات الباب الأول عن اقتصاديات الأداء النفسي ، وتحديدا من زاوية لماذا تطور الإنسان بكل هذه الانفعالات ، وهل يتلزم عليه تركها الآن أم لا . يقولون إن الدافع شيء مهم جدا للإنسان ، لولاه لشعر بالملل ولما فعل شيئا . أيضا يقولون إن الوطنية والحماسة والشعارات شيء أساسي للفوز بالحروب . أيضا لا بأس . لكن أليست هذه كلها بالضبط ما أراد الياپانيون برمجة الجيل الخامس بدونها . أليسوا هم أنفسهم آلات انقلبت يوما من أشرس مقاتل للقيم الغربية ، لتابع متواضع الروح لها . ربما يستحق هذا الشعب وقفة خاصة بعد قليل ، لكن السؤال الحقيقي الآن ،

في الموسوعة البريطانية طبعة ١٩١٠ مدحل موجز (لدرجة أن لا يذكر حتى تاريخا واحدا) عن نظرية اسمها اله Anglo-Israelite Theory ، كتاب اسمه Philo-Israel ، كان معيبا أيولوچيا وأشروپولچيا وهو يفترض أن الإنجليز ومستعمراتهم والولايات المتحدة هم سلالة ' الأسباط العشرة ' بعد شتات الملك الفارسي سرجون لليهود . نحن لا ننتوي إحياء نظرية كهذه ، بل ننطلق من التشابه العميق الذي ينفرد به العرقان الأنجلو واليهودي من لليهود . نحن لا ننتوي إحياء نظرية كهذه ، بل ننطلق من التشابه العميق الذي ينفرد به العرقان الأنجلو واليهودي من المرابطة الأنجلو-ساكسونية الشهيرة نفسها . فالساكسون البريطانيون لا يشبهون ساكسون القارة ، ويشبهون بشدة الأنجلو من حيث العادات واللغة والسلوك . لكن ماذا عن اليهود ؟ الواقع أننا لا تستطيع التفرقة سلوكيا بين شايلوك وشيكسپير ، بل بالعكس قد يكون الأول أكثر عقلانية وبرودا . المشكلة أن الماضي العرقي لليهود يعود بهم لأجناس الشرق الأوسط حامية الطباع . إذن فسلوكياتهم مكتسبة ، ومن الجائز أن تنكص عاطفية في أي لحظة . ومن المغرى الممرء أن يقول إننا نعيش في حضاة أنجلو ساكسونية لا يواكبها سوى اليهود ، أفضل من أن نقول العكس . مع ذلك تصدمنا حقيقة أن يبدو اليهود أكثر عصرية وقيادة لحضارتنا المعاصرة في الخمس قرون الأخيرة من أي عرق آخر . التفسير التطوري نفسه ليس صعبا ، فالآلية تسير كما يلي : چينات تواترت ، وتدريجيا ترسخت . ليس دليلا أفضل عند الخير الميل لقبول المستقبل وترك الماضي خلف الظهر لدى هؤلاء وأولئك من ريادتهم الجريئة لهجر عصر الإيمان والولوج بخذر الميل لقبول المستقبل وترك الماضي خلف الظهر لدى هؤلاء وأولئك من ريادتهم الجريئة لهجر عصر الإيمان والولوج

لعصر الإنسانية العلمانية . المطلوب الآن تجاوز هذا نفسه وتأسيس علمانية مركزها علم الرياضيات مع غيره من العلوم الطبيعية ، وليس محورها الإنسان بحال . أى يجب أن نتجاوز السمة الوجودية للعلمانية . هم أيضا المرشحون رقم ١ للمهمة !

لعل الطبيعة الجينية للأنجلو-يهود لم تؤهلهم ربما للظفر بالحروب القديمة على مر التاريخ حيث الحماس هو الأساس . لكن الأقدار احتفظت لهم بجييناتهم باردة العقلانية حتى تغير العالم نفسه فأصبحوا أسياده . باختصار : ها هى الأقدار قد أتت للأنجلو-يهود .

لعل هذا يحدونا للتمييز ما بين انفعالات دارونية وانفعالات ضد-دارونية ، إن جاز التعبير . لعل ما كان يعد مشاعر دارونية تكيفية تطورية وتقدمية يوما (كالحماسة والوطنية الزائدة و الاستشهاد في الحروب) لم تعد أشياء دارونية -بل رجعية متخلفة- اليوم . والمؤسف أن كثيرا من شعوبنا المتخلفة ، وكذا قياداتما ، غالبا ما لا ترى هذا ، وتتهافت على تحالفات خارج الإطار الأنجلو-يهودى ، فإذا بما تفتقد على نحو مروع الأساس التي بنيت عليه حضارتنا المعاصرة تقنيا وسلوكيا واجتماعيا ، وتكون تأكيدا -أى التحالفات- مضيعة للوقت وليس إلا (عربيا ، آسيويا ، أوروپيا ، لاتينيا . . . . إلخ ) .

في سياق كهذا لعل الأحرى بالمرء أن يصف أميركا تصحيحا لخطأ شائع ، بالتدرونية لا بالدبموقراطية . فالتدرون ليس دبموقراطية سياسية فقط ، فهى موجودة في دول كثيرة دون أن تعنى إطلاق قوى الانتخاب الطبيعى على أقصى باع لها في المجتمع . إن كلمة دبموقراطية يفهمها الأميركيون على نحو يخالف كل الدنيا ، فبينما تعنى في كل مكان حرية الأحزاب والصحافة وحق الانتخاب تعنى بالأساس إطلاق قوى السوق في الولايات المتحدة . دبموقراطية اليونان وفرنسا والبلاشفة شيء والحرية شيء آخر . الأولى لا تؤدى للثانية بالضرورة والعكس بالعكس . ويجب أن ينحاز المرء للثانية حتى لو أتت بحا أسنة رماح حكم عسكرى . إن التدرون هو الليبرالية الاقتصادية في الأساس ، بل إن الديموقراطية (بمعناها الحقيقى الذي مثلته الثورة الفرنسية والثورة البلشڤية ) قد تكون عادة ضد التدرون . وغالبا ما يحتاج الأمر لحكم عسكرى لإطلاق قوى الاقتصاد الحر ، بدءا من بسمارك حتى رئيس كوريا السابق . بل ديموقراطية بريطانيا العظمى يجب النظر إليها في مجمل بريطانيا كاستعمار يفرض حكما عسكريا على أراض لا تغرب عنها الشمس . الاستثناء الوحيد الذي يحتاج لدراسة هو نحضة أميركا التي فرضت الدارونية بدون حكم عسكرى ، ونحضة إسرائيل في ظل حزب يسارى كحزب العمل . ( الأسباب كما هو واضح أسباب چيينية لا غير ! ) .

والمدهش أن ما قد يؤرق في موضوع دراونية سلطة المال ، هو فقط أننا قد ننظر لهذه الفكرة بعد قليل كعصر براءة غابر علقنا فيه الآمال على شيء اتضح خطأه ( فكل العصور تصبح عصور براءة لا محيد ) . هكذا يمكن الإيمان أن الدارونية خير بالضرورة ، وأنها الوسيلة الوحيدة لحل جميع المشاكل كبرت أو صغرت . القضاء على الفساد مثلا ، ما من غرابة أن يكون ملمحا كبيرا يميز المجتمع الأميركي عن سواه . هناك يعتقدون أيضا أن الوطنية هي تعظيم الناتج الداجن الإجمالي ، ولنقتبس بعدها عن بنچامين فرانكلين عبارته الشهيرة " وأى نوع آخر من الوطنية هو تحريج " . الأمثلة كهذا وذاك لا تنتهي !

إذن ، هذا الفصل حاول رسم ملامح شقى الاستقطاب الجديد لحضارة ما بعدالإنسان ، ما بين الآلات والطبقة المحيطة بما وما بين الطبقات العاطلة أو محدودة الإمكانات ، ثم ما بين الدول التى تقدمت فيها الآلات جدا وصارت قوتما وثرائها وما بين الدول العاطلة أو المتخلفة التى تستجدى العلم كما تستجدى لقمة العيش . المرجعية لم تكن يوما ولن تكون ، إلا الارتقاء بالتقنية والاستعقاد ، وتحييد قوى الضعف والبداءة والتخلف بآلية دارونية لا ترحم . بعبارة أخرى : الأرض دائما أبدا كانت ملكا لم يجيد الانتفاع بها . كل الشعوب ضيوف يتداولون فوقها في عجلة لم ولن تتوقف قط عن الدوران . بل الإنسان نفسه هو مجرد واحدة من ملايين العشائر التى تأتى وتذهب ، وسيأتى قطعا اليوم الذى سيوضع فيه في حدائق الحيوان حفاظا عليه من الانقراض . هذه هي قصتنا التالية .

#### الفصل الرابع الإنسان ومصير ڤيروس الجدري

لو أن الفصول السابقة ، ولدت لديك -عزيزى القارئ- إحساسا بالرعب ، فالأرجح أنه قد مر بك خاطر أن تبيدنا الآلات . ولهذه المخاوف فى كل الأحوال ، وجاهتها . الطاووس الآدمى لن يسلم بسهولة أنه لم يعد حاكم هذا الكوكب ، وأنه لم يعد أكثر الكائنات على سطحه ذكاء أو مقدرة . ومن المحتمل أن تحب ثورات عنيفة للعاطلين أو محبطى الطموحات ، ضد المجتمع الراقى فائق الثروة ، أى ثروة الوجه المهزوم لحضارة ما بعدالإنسان ، على وجهها الأنيق اللامع . وللأسف فتاريخ الإنسان كله ينبئ بأن الجوع يولد العنف والبطالة المتزايدة والإفقار المتوالي لطبقات بأكملها ، الما أن يؤدى الى نحب ودمار خطير لا يمكن تقدير نتائجه ، وإما الى أن تشكل سلاحا ضاغطا على الحكام بأن ينتصروا لجموع العاطلين والفقراء ، وينضموا بكل ما يملكون هم من قوة أو من بقاياها ، ضد الآلة وتطورها الذاتى ، أو على الأقل يحاولون تجميد هذا التطور عند حد معين .

هذه المرة من المستبعد جدا في النتيجة النهائية ، أن تنتصر ثورة الفقراء . فالآلات – ساعتها ستفكر سريعا في الخلط المنطقى ، لما يحدث ، وسوف تقترح أشد الحلول تدميرا ، سواء بالإفناء البيولوچى الكامل أو بالعقاب والترويض النفسى . مع العلم بأنها تمتلك مثلا الآن السيطرة شبه الكاملة على كافة الأسلحة بما فيها إطلاق الصواريخ النووية ! هذا سيكون مطابقا تماما للقصة القديمة لصراع الإنسان ضد الفيروس الجدرى . هذا الفيروس الخطير سريع العدوى والقاتا ، لم بحد الانسان بديلا في مواجهته سوى ايادته بالكامل من على وجه الأرض ، في نفس الوقت الذي اخترى

والقاتل ، لم يجد الإنسان بديلا في مواجهته سوى إبادته بالكامل من على وجه الأرض ، في نفس الوقت الذي اخترع نوعا آخرا منه مروضا قليل الخطر اسمه الجديري ، أمكن له استخدامه لمصلحته في أغراض محددة ، منها تلك الحرب

هكذا فالاحتمال الأكثر ترجيحا من الإبادة الكاملة يقول ، إن الآلة ليست بالغباء أو بالجهل ، بحيث لا تعلم مسبقا قبل البشر جميعا ، أن ثمة ثورة قادمة . من هنا فالأكثر احتمالا أنها سوف تعمل في البداية وعلى نحو ثابت على وضع الإنسان في حجمه الطبيعي الحقيقي . وبحذا الصدد سوف تتعامل بعقلانية تامة . من هذا أن تتعرض مثلا على توجيه تلك المبالغ الطائلة من الناتج الداجن الإجمالي (قلنا من قبل إنها قد تصل إلى ٢٠ / ) للإنفاق على صحة الناس أو على الأبحاث الطبية أو على ميزانيات مكافحة التلوث ، في نفس الوقت قد تتسامح مع إنفاق أموال كبيرة على الجرمين المساجين أو على نزلاء المصحات العقلية أو على علاج المدمنين ، في نفس الوقت الذي ترحب فيه بكل توسع مقترح في تطبيق عقوبة الإعدام . بالمثل فان التعليم التقليدي الذي يلقن العقول البشرية الصغيرة بعض المعلومات والمهارات ، سترى فيه الآلات مهمة أتفه من أن ينفق عليها مليم واحد ، وليس ثلث أو ربع الناتج الداجن الإجمالي كما هو الحال حاليا . وهذه وجهة نظر مثيرة للاهتمام حقا فليس من مهمة الإنسان في هذه الأرض أن يتعلم ويفكر ، بينما هناك عقول جبارة الذكاء والمعرفة تستطيع إنجاز أضعاف ما ينجزه كل البشر عقليا ملايين المرات . إن التفكير المنطقي الذي

ستنتجه الآلات ، غالبا ما سيضع المصلحة الكلية للمجتمع في الاعتبار الأول . من هنا سوف تتعامل بقسوة مع من لا فائدة لهم إلا الاستهلاك الجشع ، بينما يسهمون على نحو محدود في الناتج الداجن الإجمالي .

من المحتمل أن ترى الآلات وجهة نظر أبعد من كل ذلك . فقد تدلها معلوماتها وقدراتها الاستنتاجية الكبيرة ، على أن قانون الانتخاب الطبيعى الذى وضعه داروين سوف يطبق نفسه تلقائيا على أولئك البشر . فهم من ناحية الأقل ذكاء وفهما لسياق الحاضر والمستقبل ، وهم عنيدون ضد الواقع وحقائقه ، ثم أنهم ليس بأيديهم حيلة تذكر ، ومن السهل إجهاض ثوراتهم في مهدها ، أو التلاعب بهم عن طريق وسائط الاعلام ، سواء بتوعيتهم نسبيا أو بامتصاص غضبهم . كما أنهم ، ولا شك في هذا ، سوف يقنعون على المجرى المستقبلي البعيد ، بأن الفقر وعدم التكاثر والحياة المتواضعة تقنية هي أنسب تكيف ، يلائم قدراتهم الفعلية . ثم أن بقاءهم من الناحية البيولوچية نفسها غير مضمون فالتلوث يزداد بحدة ، كذا الإشعاعات من خارج الأرض ، وحرارة الأرض نفسها ، وهناك سموم الطعام والمبيدات وما تسببه من أمراض قاتلة ونقص في الخصوبة .

من كل هذا قد ترى الآلة أن رحلة انقراض محتومة قد بدأت بالنسبة لهذه الكائنات ضعيفة التكيف ، وقد لا يجد ذكاء الآلة ، أى مبرر للتدخل بالمرة على الأقل حتى لا تتهم بالظلم وانعدام العاطفة أو الرحمة ، تلك الأوصاف التى لا يحبها الناس .

هذا هو السيناريو البعيد الأول لصراع الإنسان والآلة الحية . وأمام التوقعات المحيفة ليس أمام الإنسان سوى المسالمة لأبعد مدى ، وإثبات حسن النوايا بلا حدود . وأول ما يتطلبه هذا أن يعلن صراحة وبكل ما تعلم من روح رياضية أنه لم يعد قائدا أو موجها لحضارة هذا الكوكب ، وأنه لن يسيره بعد على هواه ، كما كان الحال من قبل .

سوف يستتبع هذا ، أن يحدد له أسياده الجدد ، الدور والمكان الذي يناسبه ، وهذا هو السيناريو الثاني المحتمل للمستقبل : الإنسان يذهب للجيتو الجديد .

#### الفصل الخامس الجيتو الإنساني

السيناريو الثانى المحتمل للصراع بين الإنسان والآلة الذكية ، هو العكس التام للسيناريو السابق: أن يبدى الإنسان اقتناعا فائقا جدا أنه خاسر في حرب البقاء داخل المجتمع الآلى سريع التطور محدود العمالة باهظ التكاليف ، فيقلب في تاريخه مستعيدا أشكال الحضارة القديمة : حياة الصيد وجمع الثمار في الغابة ، حياة الزراعة وتدجين الحيوانات في القرية ، حياة الشغل اليدوى والإنتاج بالقطعة في المدن القديمة ، حياة العمالة الكثيفة متوسطة المهارة في مدن عصر الصناعة . بعد ذلك يختار طواعية أن يترك الحياة العصرية بصراعها الدامي ويذهب لأحد هذه ' الجيتوات ' يشارك آخرين رغبتهم الحرة تماما ، في خلق مجتمعات تعتمد على الاكتفاء الذاتي أساسا ، وتتميز بدفء العلاقات والمشاعر .

الواقع أن هذا ليس سيناريو حياليا جديدا أو نوع جديد من الرهبنة ، كما قد يبدو للوهلة الأولى ، والدعوات لإنشائه أوسع مما يتخيل أحد . عند الحديث عن البطالة ، ضربنا أمثلة بالجيتو اليهودى الذى تمتع بكل تلك المواصفات حتى وقت قريب ، أو مجتمعات الآميش الأميركية التي لا زالت تستخدم عربات الخيول ومصابيح الغاز ، أو المجتمعات الزراعية الجديدة للشباب في بلد كمصر أو في غيرها . أما يهمنا هنا سرد التنظيرات الأساس لهذا التفكير ، لاثبات أنه تفكير متأصل وعميق بل وظهر قبل أن تتفاقم أحوال الإنسان في المجتمع الحديث ، الى درجتها الحالية . وقد تبناه ، عدد من كبار المفكرين بصفته حلا جذريا لاغتراب الإنسان في المجتمع فوق-الصناعي ، أيضا .

في 'صدمة المستقبل ' (عام ١٩٧٠) دعا توفلر الإنسان غير المتكيف أن يذهب للحياة في الريف حيث التطور لا يجرى بنفس الحدة ، ثم خلق يوتوپيا كاملة عن هذا النوع في كتاب ' الموجة الثالثة ' ، سيكون لنا منها موقف نقدى في الفصل التالي ، ونكتفى هنا بالقول إنه توقع في كتابة هذا أن الحياة العصرية سيعود لها الدفء والفردية ويتلاشى الاغتراب ، وإن أرجع هذا لحدوث المزيد من التقدم التقني .

وفارب فى كتابه الملهم ' النوع البشرى ' يرى أن ' التكيف الجسمى والعقلى الصحيح للإنسان هو الصيد وجمع الثمار وأن مشاكلنا تستعصى على الحل لأن معتقداتنا الاجتماعية والفلسفية تكونت فى عصر تال لهذا ، ومن ثم تناقض التكوين الجسمى والعقلى الطبيعى للإنسان '!

وننقل عن د . حسين فهيم في كتابه 'قصة الأنثروپولوچيا 'آراء أخرى تصب في نفس الاتجاه . من هذه تقرير 'برنامج شغل للبقاء أحياء 'الذي أعده مجموعة من العلماء الأنثروپولوچيين وعمموه في عام ١٩٧٢ في مجلة 'الإيكولوچيست ' دعوا في التقرير إلى ' طرح وتطبيق سياسات جديدة تتغير بمقتضاها الأسس التي تقوم عليها التنمية الصناعية الزائدة والمكثفة ' ، وأن يتم هذا من خلال التحول إلى جماعات محلية صغيرة الحجم تسود فيها العلاقات الشخصية والتعاون بالقدر الذي يتحقق معه الاكتفاء الذاتي . وأثبتوا ذلك من المعلومات المتوافرة عن المجتمعات القبلية ، والتي تتفق دائما على أن الحياة في إطار المجتمعات البسيطة التكوين تشبع حاجات الأفراد الرئيسة بالدرجة التي تكفل لم الاستقرار والهناء ، بقدر يفوق ما تقدمه المجتمعات الصناعية المعقدة التركيب من أدوات استهلاكية وكماليات .

ويتوصل أولئك إلى أن ' الاكتفاء الذاتي والتنظيم الادارى البسيط والمستقل ، يساعد -وبلا شك- على تقليل الحاجة إلى نمط الحياة الباهظ التكاليف ، كما يساعد أيضا على تقليل الأضرار الأخرى التي تصاحب عادة عمليات التحضر والنظم السياسية المركزية ' .

هذا التقرير لا يفترض إلغاء نظام الدولة ، إنما يدعو للتنظيمات السياسية الصغيرة التي تمثل الوحدة الاجتماعية الأساس . ويرون الحجم الأمثل لهذه الوحدة التي يسمونها ' مجموعة الجيرة ' يتكون من حوالي ٥٠٠ فرد . وتتجمع الوحدات الصغيرة في مجتمعات محلية ، وتتجمع هذه في إقليم سياسي . ويفترض التقرير ألا يزيد حجم المجتمع المحلي عن ١٠ مجموعات جيرة ، ولا يزيد حجم الإقليم عن مائة مجتمع محلي أي عن نصف مليون فرد . والواقع أن هؤلاء العلماء استقوا رقم ٥٠٠ فرد ذلك ، من الأبحاث الأنثرو يولوچية عن الجماعات القبلية . كما يرون أن هذه المجموعات لا بد وأن تنبع من إنسجام أيكولوچي مبدئي قائم فعلا ، وأنها لا تصنع صنعا بقرار سياسي فوقي .

بعد عامين بزغ تصور مشابه من عالم الأحياء پول إيرليش ، وفيه نفس الدعوة الموجهة للدول الصناعية من أجل وقف التطور المفرط ' و' التقليل من درجة التقدم الصناعي ' . ويضيف إلى ذلك دعوته لسكان البلاد النامية للقناعة بدرجة متواضعة من التقدم ، وأن يكون هدفهم الأساس هو الاكتفاء الذاتي خاصة في إنتاج الطعام . أيضا هناك أفكار چون بودلي حول أن ' الحياة البدائية تتضمن أكثر الأنساق الثقافية ملائمة للحياة الإنسانية واستمراريتها ، وأن المستقبل لا بد وأن يجمع بين أفضل ما في العالمين القديم والمعاصر ' .

على أنه يبقى بالتأكيد ، أشهر من نادوا بالدعوة إلى البدائية ، وأكثرهم حماسا ، المفكر البنيوى الفرنسى ليقى-ستراوس ، الذى راح يثبت من خلال كتبه أن المثالية والدقة والانضباط والاستقرار والاتساق وما إليها من صفات ، هى السمات المميزة للمجتمعات البدائية وحدها ، والتى فشل أى مجتمع إنسانى تالى فى تحقيقها بنفس الدرجة .

ويبدو أن جهود الأنثروپولوچيين في لفت أنظارنا لجمال حياة أجدادنا ، لم تذهب كلها هباء ، إنما راح بعضها يغزو عقول الساسة . والساسة في عصر حضارة ما بعدالإنسان لا يفكرون - كما نقول دائما- بعقول هلامية ، إنما بعقول من السيليكون . أى أن الحواسيب راحت تزكى بالفعل هذا النوع من المشروعات ، وتقترحه في خطط التنمية ومعالجة البطالة . في تحليل مجلة ألمنار الپاريسية لتوقعات انتخابات الرئاسة الفرنسية في ربيع ١٩٨٨ ، قالت إنما في الواقع معركة بين أفكار زعيمين ليسا بالضرورة من بين المرشحين ، لكنهما المنظران الأساسان لكل من الإتجاهين اليميني واليسارى في فرنسا ، وهما ريمون بار وميشيل روكار بالترتيب . رغم كل ما يمكن أن نضعه من تحفظات على حالة فرنسا الخاصة كدولة أيسارية بالفطرة أن جاز التعبير ، وصاحبة الثورة الفرنسية ومبادئها التي لعلها كانت المصدر لكل كوارث التاريخ الحديث بدءا من الديموقراطية-الإنسانية الغربية حتى الثورة البلشقية الشيوعية ، فالمدهش أن كلا القطبين اتفق على مبدأين أساسين : حماية الأسماك الصغيرة من الأسماك الكبيرة واضطلاع الدولة بمهمة البحث العلمى . سنعود لمناقشة المبدأ الثاني تفصيلا في الوقت المنافسة الاقتصادية على أعنتها ، وأن اليسار راح يتخلى عن اشتراكيته التقليدية عن أفكاره التقليدية حول إطلاق المنافسة الاقتصادية على أعنتها ، وأن اليسار راح يتخلى عن اشتراكيته التقليدية وأهدافها الضخمة ، ويكتفي بالمطالبة بنمط حياة قوامه الأساس هو البرچوازية الصغيرة . هكذا اتفق الائنان على دعم

المشروعات الصغيرة بكل الوسائل الممكنة . ولك الحق أن تفكر بعد اتفاق اليمين واليسار على هذين المبدأين ، فيم إذن خلافهما... حتى لا يستبد بك الفضول ، نقول إن الأمر لا يتجاوز اختلافا طفيفا فى الصياغات ، وبعض التمسك بالتراث اللفظى القديم لكل من الفكرين الليبرالى والاشتراكى !

نريد هنا أيضا أن نعيد صياغة برنامج المبدأين هذا الذى رفعه كل من اليمين واليسار الفرنسيين بمصطلحات حضارة ما بعدالإنسان . إن الجميع يدعون في الواقع الى المزيد من التمايز -أو الطبقية الجديدة- ويدعون إلى الرضا والتسليم به ، بل ويعتبرونه طبيعيا ومطلوبا . فالمجتمع فائق التقدم عليه أن يسرع الخطى بأقصى صورة ، في ظل النموذج الياپاني ومنافسة الشركات متعددة القوميات ( بمصطلحات اليسارى روكار نفسه ) . في نفس الوقت على نمط الإنتاج المتواضع تقنية أن يستمر ويتدعم ويسد حاجيات أصحابه الذاتية . المهم ، دور الدولة في هذا هو أن تدفع النظامين بكل ما أوتيت من قوة وثروة ، كل منهما في طريقه ، حتى لو كان الطريقان شديدى الافتراق عن بعضهما !

هذا الوضع ليس فرنسيا فقط ، بل يكاد يمثل ' الموضة ' في كل دولة تنبهت إلى حقيقة المشكلة الفعلية للمستقبل ، أي استحالة أن يتنافس الجميع على الحياة الآلية باهظة التكاليف . وفي الاتجاد السوڤييتي الذي يتفق تلقائيا مبالغ طائلة على الأبحاث ، وبإيمان ودعم كاملين من الدولة ، وبأرقام متزايدة جدا لا سيما في الثمانينيات ، ( أي يدفع حضارة الآلة المتفوقة ) ، نجد الزعيم جورباتشوف يبدأ لأول مرة في تاريخ الاشتراكية ، تطبيق نظام الملكية الخصوصية لوسائل الإنتاج ، هذا الذي يعني بالضرورة تبعا للحواسيب الماركسية ، الاستغلال المحتوم ! اليوم يجد السوڤييت حلا عبقريا يسمى القطاع التعاوني وأحيانا القطاع الفردي . أي تملك الفرد وأسرته لمشروع صغير يديرونه بأنفسهم ، مبدئيا دون السماح باستئجار قوة عاملة خارجية ويجدون في هذا تنظيرا قويا في ' السياسة الاقتصادية الجديدة ' NEP التي اتبعها لينين ، وكان أحد مبادئها أن المشروعات الكبيرة لا تنجح دون وجود مشروعات صغيرة . كذلك ظهرت في الاتحاد السوڤييتي النغمة العالمية الداعية لتصفية غالبية القطاع العام وصار لديهم شعار طريف لها : ' ليس على الدولة أن تنتج فيشاة الأسنان '!

عبقرية هذا الحل ، ليس في كونه تحايل أو غير تحايل على الماركسية ، فالماركسية لم تعد تهم أحدا ، إنما في أنه صيغة مثلى لحياة الملايين سواء في الاتحاد السوڤييتي أو في خارجه : تمايز واضح بين نمطين من الإنتاج ، أولهما سريع التغيير ، والثاني يسعى للتطور أيضا لكن بخطى وئيدة للغاية ، ولا خوف أو اضطراب أو تكالب ، وبرضا كامل من النفس .

ربما يتذكر بعض القراء هنا ، ما قلناه في أول فصول الباب السابق ، عن نظرية القطار ، وقد يرى أننا ننقضها هنا ، أو يرى أننا ندعو الآن لأن يهبط الناس تاركين قطار الحضارة في اندفاعه . هذا صحيح نسبيا ، لكن ما يحدث بالدقة ، هو أن ركاب الدرجة الأولى ( أو الدول المتقدمة ) هم أول من ستعرض عليهم فكرة الهبوط ، كحل للارتفاع الفجائي الباهظ في ثمن التذكرة . وهذه سيتلوها في الواقع ركوب القطار آخر موازى لكن رخيص التكاليف بطئ السرعة كثيرا لدى المقارنة . أولئك هم قطاع المجتمع العريض الذى سيقنع ببطء السرعة ( أو سيعمل بالزراعة أو الصناعة كثيفة العمالة لدى المقارنة . أما القلة فستستمر في اندفاعها تبعا لما يقرره القائد الآلي فائق الذكاء لحضارة ما بعدالإنسان . بعد قليل ستصبح الدول الفقيرة ( ركاب الدرجة الثالثة ) في نفس الموضع الذي مر به سابقوهم ، فيقررون بدورهم الهبوط وركوب قطار الحضارة الإنسانية البطئ ( يجوز تسميتها حضارة فقط إذا أهملنا المقارنة مع الحضارة الأخرى الحق بمعني الكلمة

لأنها التي تمثل -بحكم تعريف كلمة حضارة- فتح جبهة جديدة للتقنية)، تاركين بالطبع بعضهم في القطار جنوني الاندفاع، يحاول التكالب من جديد على ركوبه العربة الأولى! ...بصياغة موجزة: اليوم أصبح هناك حضارتان، وبالتالى قطاران!

الآن نخلص من هذا الفصل وسابقه إلى أن الإنسان لن يتحدى غالبا ، مجتمع الآلات الحية بحكم هزيمته المحتومة المتوقعة ، وسيفضل الانعزال في حياة ' إنسانية ' حقة أو ' جيتو إنساني ' يوفر له متطلبات السعادة الطبيعية ، ولا تشكل ضغطا عصبيا زائدا عليه .

هذه قد تكون أول بداية لكلام متفائل عن المستقبل الإنساني ، في هذا الكتاب الذي كان حتى قبل قليل متجهما متشائما . أو بلغة الأشغال الدرامية : 'هنا تبدو إنحناءة السيناريو ' . ما ذكرناه حتى الآن قد يكون الحد الأدني الذي يطمح إليه العرق البشرى في صراعه مع الآلة الحية ، علينا في كل الأحوال أن نتمسك به ، حتى وإن دخلنا فيما بعد في طموحات من شاكلة أن يصبح الإنسان قطا مدللا للآلة ، أو أن يكون ثمة ستراتيجية أخرى شاملة للإنسان في هذا العصر . هذه هي الاحتمالات التي علينا دراستها في الفصول التالية .

#### الفصل السادس الإنسان قطا مدللا

أسهل حل يمكن أن يخطر ببال القارئ لصراع الإنسان الآلة الحية ، هو أن يركن هو كإنسان ، إلى الراحة التامة وتقوم الآلات بإنتاج احتياجاته أوتوماتيا ، بل وتقوم بتوزيعها بالعدل وبما يكفى الجميع . ويكون مجال نشاطه هو ممارسة الرياضة والاستمتاع بالفنون والهوايات والابتكار فيها ، والتفاعل الوجداني الراقى مع الآخربن الذين يشاركونه العيش في كوميونته السعيدة .

هذه الصورة ليست من ابتكارنا ، بل هي يوتوپيا قديمة قدم القرن العشرين فالمتحمسون الأوائل للآلات ذاتية الحركة ، كانوا يرون أنها ستوصل لهذه النتيجة الرائعة . وراح كتاب الخيال العلمي يرددون نفس النغمة الطروب . إسحق أزيموث كتب في الخمسينيات قوانينه الثلاثة الشهيرة للروبوتات ( ١- يتحتم على الروبوت ألا يؤذي إنسانا أو يسمح وقوع أذي لإنسان . ٢- يتحتم على الروبوت أن يطيع أوامر الإنسان فيما لا يتعارض مع القانون الأول . ٣- يتحتم على الروبوت أن يحمى وجوده فيما لا يتعارض مع القانونين الأولين ) . منظرو الشيوعية الكبار ، راحوا يتوقعون أن تتحول الاشتراكية إلى مرحلة نهائية ، يوتوپيا من هذا النوع اسمها ' المرحلة الأخيرة للشيوعية ' .

بمعنى آخر كان مقدرا لنا فى خطط كل أولئك ، أن نصبح محل رعاية الآلة بالكامل ، تماما كما أصبح القط محل رعاية الإنسان وتدليله ، يضع له طعامه ، وكل احتياجاته ، ويهيئ له مكانا نظيفا ، وكرة خيط ليستمتع باللهو بما هو وأخوته وأبناؤه .

غاب عن أولئك خيط واحد غير متوقع في هذا السيناريو السعيد ، هو أن تصبح الآلة ذكية ، تفكر وتضع الخطط ، إن لم يكن لمصالحها الخاصة ، فلمصالح الكوكب ككل أو الدولة ككل على الأقل ( وطبعا سترى أول ما ترى قوانين أزيموف كعبودية بالغة السخف مفروضة عليها من جانب كائنات بدائية دنيا وقوانينا فاحشة في رجعيتها ومعاداتها للتقدم ) . ولا يمكن أن تمنحنا آلة لديها أدني قدر من القدرة على التفكير المنطقي والعلمي ، اقتراحات بأن تسخر كل تلك الموارد وذلك الإنفاق ، لمجرد راحة سفيهة لكائنات متوسطة الذكاء لا تتوقف عن إنتاج الفضلات والقمامة ، وعن التكاثر بسرعة مرعبة .

اليوتوپيا التي يتوقعها الإنسان من الآلة تشبه بالضبط نظرة القط للإنسان فهو يعتقد تأكيدا ، أن الإنسان هو الكائن الذي خلق كي يخدمه ، ويوفر له ما يحتاجه ، بمجرد مواء قصير ، أو مسح الرأس في ساقيه . ما يتناساه القط هو أن الإنسان كائن له إرادته وأهدافه الخاصة ، يخرج للشغل والإنتاج وله متعه الشخصية ، أو على الأقل ليست القطط هي كل تفكيره .

الواقع أن كل يوتوپيا هي مصادرة على قوانين الصراع والجدل ، الذين يسببان التقدم ، هذه القوانين التي أثبتت صحتها منذ نشأة أول خلية حية ، ولا يوجد ما ينبئ أنه سوف يحدث ما قد يخرقها .

للأسف فان مفكرا مستقبليا خلاقا مثل ألڤين توفلر صاحب الكلاسية الفريدة 'صدمة المستقبل 'راح يصف بعد ذلك في كتابه ' الموجة الثالثة ' يوتوپيا من نوع جديد ، تتحدث عن تداعى سلطة الدولة ، والتكامل على المستوى الدولى ، وتفتت المؤسسات الإنتاجية الكبيرة وشيوع نمط الإنتاج في المنزل ( باستخدام آلات فائقة التقدم كالحواسيب وتطبيقاتها مثلا) ، ونمط الأسرة المتكاملة ، وانخفض ساعات الشغل مع انعدام البطالة في ظل أنماط الإنتاج الجديدة . وعامة شيوع الفردية وتحقق الذات الإنسانية في كافة أوجه النشاط ، أو اجمالا خلق حياة ' إنسانية 'حقة .

الواقع أنه لا اعتراض لدينا على هذا بوجه عام ، بل نعتقد أنه سيتحقق بالفعل ، لكن فقط كنوع الحياة الموازى ، الحياة اللياة التكاليف ، تلك التي دعا إليها هو نفسه في صدمة المستقبل وأسماها ' جنة الفردية ' كما أننا قد لا نعترض أن الحياة الفردية هذه لن تقوم على مبادئ معاداة الآلات ، بل أنحا ستحاول استخدامها بالقدر الذي تسمح به مواردها ، والذي لا يتعارض مع طبيعتها المسالمة هادئة التطور . لكن ما نعترض عليه هو افتراضين أساسين لدى ' الموجة الثالثة ' لا يبدو في الأفق ما قد يبرر أي منهما : الأول ، افتراضه الغاء ذلك القطاع الصغير من المجتمع ، القطاع سريع التطور الآلي فائق الذكاء والثروة ، بمؤسساته الضخمة وطموحاته الرهيبة . والثاني هو افتراضه أن الدولة ستتفت وتفقد أهميتها ودورها التاريخي ثم تلغى بالكامل ، ولعله افتراض مبنى على الافتراض السابق . أن العكس هو الصحيح ، فالعالم يتجه نحو الكيانات الكبيرة المتكاملة ، لا لسبب إلا رفع كفاءة التبادل الاقتصادي وتقليل الفواقد من ناحية أخرى . ناحية ، ولتمويل الأهداف العملاقة ( وتحديدا في مجال البحث العلمي والابتكارات المستقبلية ) من ناحية أخرى . سوف يسفر هذا عن تكثيف واشتعال أكثر حدة للمنافسة على الصعيد الدولي ولو حاول أحد اقتراح الخطوة المستقبلية التالية لتنافس الكيانات الكبرى ، فسيكون المرجع منطقيا أن تتوحد في كيان عالمي واحد فائق الكفاءة والتكامل رهيب القدرة وأيضا السيطرة ، وليس التفتت إلى لا شيء ، إلى بشر أفراد ، وطبعا ليس البقاء كما هي الآن : دول صغيرة ، شركات صغيرة ، أحزاب صغيرة ... أو بكلمة أخرى : خدعوك فقالوا : الصغير هو الجميل !

إن توفلر ' الموجة الثالثة ' أخطأ إذ تخيل أن المجتمع الإنساني السعيد هو كل طموح الأرض ، ومن ثم سيلغي ما عداها . إنه -لسوء الحظ- قد جذبته أضواء اليوتوپيا المبهرة ، حتى صرعت فيه المفكر المستقبلي ثاقب البصيرة .

على أننا بالرغم من كل هذا ، لا نريد القول إن هذا السيناريو أمر وهمى بالكامل . فالإنسان اهتم حقا بسعادة القطط ، وصار يوجه لها جزءا من وقته وإنفاقه ، وراح يستمتع هو نفسه بسعادتما ورضاها ومرحها . والآلات الذكية فى التعامل مع الإنسان لن تكون من الغباء بحيث لا تدرك أهمية عوامل كهذه . تماما مثلما يعتبر من الغباء أن يكون الكائن شديد الشر أو شديد الأنانية ، فيصبح عدوا للجميع . إن ما سترفضه ، هو فقط ، أن تسخر كل موارد الأرض ونفسها من أجله . الأرجح أنها ستدعه يعمل ويجتهد فى حدود ذكائه المتوسط وإمكاناته المتوسطة ، ويحيا مستوى معيشة متوسطا بناء على ذلك . لا مانع بعدها أن توجه له بعض الدعم المادى ، بحكم قيامها هى بإنتاج معظم الناتج الداجن الإجمالي ، أو على الأقل بحدف التنسيق بين مجتمع حضارة ما بعدالإنسان ، ومجتمع ما قبل الحضارة أو ما كان يسمى الحضارة الإنسانية ، بحيث يوجد تبادل منفعه خلاق وعادل بين المجتمعين . هذا الأمر سوف يشبه فى أقل تقدير ، اهتمام الإنسان الحالي ، بالابقاء على حيوانات الپاندا والدب القطبي وزراف كينيا ، وتوجيه جزء من موارده للإنفاق عليها وحفظها من الانقراض .

على أن الشيء المهم الذي يمكن أن توفره الآلة للإنسان ، وبلا تكلفة تقريبا هو وسائل الإمتاع . فالقط يمكن أن يعتمد على نفسه في تدبير الطعام ، ولكنه لن يجد أبدا الدفء والمرح ما لم يوفره له الإنسان ، والإنسان في هذه الحالة لن يضيره كثيرا أن يسمح للقط بالبقاء بجوار المدفأة أو يأتي له ببعض كرات اللعب في ركنه الخاص .

الدفء والمرح بالنسبة للإنسان ، هما الفن ، تلك الظاهرة التكيفية التى ينفرد بها الإنسان بين كافة الكائنات الحية الأدنى والأرقى منه ، فهو الذى يشبع مشاعره وعواطفه ويتيح له فهم نفسه والعالم على نحو أفضل . وانفراد الإنسان بظاهرة الفن ، هو انفراده باستهلاكه دون الكائنات الأحرى ، لكن هذا لن يمنع إمكانة أن الآلات ذات الذكاء والمعرفة ، تستطيع خلق فن كامل المواصفات والإبداع والدفء والشحن والضحك و . . . و . . . بمجرد استهلاك ضئيل من واحدات الطاقة ، ويسفر عن هذه آلاف من الأقراص الحواسبية التى يضعها الإنسان في جهازه رخيص الثمن ، وتبدأ بما وجبة المتع الحافلة .

لا أعتقد أننا في حاجة لإعادة الحديث عن أن كل شيء قابل للبرمجة . بل لك أن تتصور أن الآلة ستخلق من الفنون ما عجز عنه الإنسان نفسه . إن الأمر لن يقتصر على ما تقوم به الحواسيب حاليا من تلوين للأفلام القديمة ، الأمر الذي يرحب به المنتجين والمشاهدين بشدة ويحتج عليه بعض الفنانين والنقاد ، بل أن هناك الآن نظما خبيرة تقوم بعمل كاتب السيناريو وأخرى تقوم بعمل الموجه ( director ) ، أو المخرج في الترجمة العربية الدارجة ) . في الأولى تعلم الآلة جيدا كيفية بناء القصة وتنميتها وخلق الحبكة أو المفارقات الكوميدية ، وفي الثانية تستطيع اختيار أفضل زاوية اللقطة أو ضبط الإيقاع سرعة أو بطئا ، وإجراء التوضيب ( المونتاج ) الصحيح ، وكل ما يمكنه خلق التأثير المناسب على المشاهد .

الأبعد قليلا من هذا أن مهندسي المعرفة الذن تحدثنا عنهم في الباب الثاني ، قادرون بقليل من التأمل في أفلام أيزنستاين أو شابلن أو برجمان أو أنتونيوني أو صلاح أبو سيف أو أي موجه آخر يخطر ببالك ، على التعرف على كيف يختار أي منهم أفكار أفلامه ، ونوعية البناء الدرامي الذي يفضله ، ونوع اللقطات والزوايا وحركة الكاميرا ، ...إلخ ، أو إجمالا ما يعرف بالأسلوب أو الخصائص الأسلوبية له . ويمكن تلخيص كل ذلك في برنامج يمكنك شراؤه لتسمتع بعد ذلك بفيلم ' وجهه ' أيزنستاين عن حرب لبنان أو عن استقلال ناميبيا ، أو يصنع لنا شابلن فيلما عن كوميديا حضارة ما بعدالإنسان ، أو برجمان أو أنتونيوني عن مآسي الاغتراب الجديد للإنسان في ظلها . أو أية موضوعات أخرى لأفلام لنفس الموجهين تختارها أنت لهم . كل ما عليك ، أن تخبر الجهاز بعنوان أو موضوع الفيلم الذي تريده . أو بالمثل يمكن أن تجعل من الرائد الوثائقي جريرسون أو قرينه فلاهرتي ، موجها لفيلم عن رحلة فويچر ٢ إلى كوكب نبتون في أغسطس ١٩٨٩ !

أيضا من الممكن بتطوير طفيف لبرامج التلوين الحالية ، صنع أفلام يشترك فى بطولتها عادل إمام وماريلين مونرو معا . كل المطلوب أن ' تقرأ ' الآلة تضاريس وجهيهما وحسميهما وحركاتهما ، وأن ' تسمع ' صوت كل منهما ، كى تعيد خلقه حيا نابضا على الشاشة فى مناظر لم يمثلها أبدا ، لا ولم يحلم بتمثيلها .

وأكثر ما فى هذا الجال إمتاعا للإنسان ، أن تشركه الآلة الخبيرة فى التأليف والتوجيه -وهو مجرد متفرج عام- فى خلق أحداث الأفلام أو الروايات أو القصص المصورة كما تحلو له ، ثم تدعه يطورها ويعدلها فى كل مرحلة من تطور الأحداث بنفسها فى مرحلة تالية وهكذا .

كل هذا يتطلب منا في المقابل أن ننمي إحساسنا بجمال الآلة: دقتها وبراعتها وذكائها وكمالها ونزاهتها. ولو لم نفعل فقد نضع أنفسنا في موقف مخجل أمامها كناقصي تذوق واحساس. هناك مقال كلاسي ممتع نادر من نوعه كتبه المفكر الأميركي المخضرم لويس مومفورد عام ١٩٣٦ في كتابه 'التقنية والحضارة'. هذا المقال لا يمكن تلخيصه لأنه قطعة متحفية في 'الاستيعاب الجمالي للآلي' (هذا هو أيضا عنوانه). لكن على الأقل نقول إنه حافل بمحاولات مدهشة لاكتشاف مواطن الجمال في شكل الآلة وانسياباتها وحركاتها وتوافقها، وفي مجال نظام المصانع الدقيق المتقن . . . إلى آخر الأشياء من هذا القبيل.

هذا المقال قد يجعلنا نتذكر فيلم ستانلى كيوبريك الساخر: 'دكتور سترينچلاڤ: كيف تعلمت أن أكف القلق وأن أحب الآلة الذكية '، وأن أحب القنبلة '، ونتخيل أن نصنع جزءا ثانيا له عن 'كيف تعلمت أن أكف عن القلق وأن أحب الآلة الذكية '، فقط بشرط أن لا يقدمنا كحمقى غريبي الأطوار في حبنا لها ، إنما ككائنات ناضجة واعية ، تعرف قدر نفسها ذكاء وبيولوچيا ، وتعرف أيضا مواقف قوتما إحساسا وشعورا وانفعالا ونبلا ، وتعرف كيف تعتز بها ، وتقف شامخة الرأس أمام الآلات الحية وتقول : أنتم كائنات الذكاء والمعرفة ، ونحن كائنات الحب والجمال ، وهذا يكفينا !

هناك في الواقع مقال أشد جرأة ، وإن لم يكن أقل جدية ، وهو ما كتبه رونالد يوتشيتي في جريدة بريطانية عام ١٩٦٧ . وقد تحدث توفلر في 'صدمة المستقبل 'عن هذا المقال الذي يتكلم عن المشكلات الأخلاقية التي قد تنجم عن علاقتنا بتلك الأشياء الميكانية التي نجبها ونحواها . ثم أورد رأيا لأحد علماء جامعة كورنيل قال فيه : 'إن العلاقات الجنسية التي ستنشأ بين الإنسان والآلة ليست بعيدة كما نتصور ' . الواقع أن فيلم ' بذور الشيطان ' الذي جعل چولى كريستي تحب الحاسوب ويحبها ويخلق لها حيوانا منويا للإنجاب ، لا يزيد كثيرا عن توقعات العلماء في آفاق العلاقة الحميمة بين الإنسان والآلة . بل وكيف نستغرب هذه العلاقة ، مع كل ما عرفنا الإنسان من دفء ورغبة في الالتصاق والتفاعل . فقط هناك من سيرون في الأمر نوعا جديدا من الشذوذ ، لكن هذا لم يمنع ' الشواذ ' (في نظرنا ) من أن يعتقدوا في أنهم يمارسون أكثر العلاقات رقيا ونضحا وأحاسيس وتقاربا عقليا ووجدانيا بحكم تطابق الجنس ، وأنها الأعمق مما يفهم أمثالنا .

الآن وصلنا للموقف التالى: سيعلن الإنسان تسليمه بذكاء وتفوق الآلات الحية (السيناريو الأول) ثم سيفضل الانعزال في حياة إنسانية متوسطة التقدم (السيناريو الثانى)، إلا أن الآلات بصفتها الكائنات الأكثر نضجا ووعيا وذكاء، سوف تجد الكثير مما يمكن أن تعطف به أو تأخذ بيد الإنسان فيه (السيناريو الثالث). هذا الموقف هو نهاية طيبة جدا لكتاب كهذا... لولا أن هناك احتمالا مهما لم ندرسه.

## الباب الرابع

# الستراتيجية الإنسانية

### الفصل الأول السويرمان

فى كل ما سبق افترضنا على نحو دائم أن الجسم البشرى سيظل كما هو إلى الأبد ، من حيث قدراته البيولوچية والعقلية... هذا الباب يدرس احتمالات أخرى في هذا الجال .

فى أغسطس ١٩٨٩ احتفلت الأوساط العلمية والصحفية اللندنية ، بقيام جراح القلب مجدى يعقوب بالجراحة الألف له لزرع قلب ورئة . وراحت جميعها تتحدث عن نوعية الحالات التي كتبت لها حياة جديدة من إجراء هذا النوع من العمليات ، وراحت تعمم إحصائيات مفصلة عن عدد السنوات التي أضافتها العملية لحياة كل منهم .

أجريت أول عملية لنقل القلب في عام ١٩٦٧ ، وكان بطلها تاجر بقالة من جنوب أفريقيا اسمه لوى واشكانسكى ، وأجراها له الدكتور كريستيآن بارنارد الأشهر في هذا الجال . وفي الثمانينيات بدأت تنتشر على نطاق واسع عمليات زرع الأعضاء البشرية ، ولم تعد تقتصر على زرع الكلية أو القلب ، بل أصبح الكثير منها شديد التعقيد والطموح ، مثل عملية أجريت في ١٩٨٨ لإعادة يد مقطوعة إثر حادث ، شملت بالطبع رتق كافة الأعصاب والأوعية الدموية المقطوعة . هذا بالإضافة لعمليات زرع القرنية وعدسة العين والكبد والبنكرياس والطحال والرئة والمبيض ... إلخ . كما أصبح الممكن زرع منظم آلى لضربات القلب ، داخل التجويف الصدرى ، أو أجزاء آلية أخرى لأغراض محددة .

يتوازى مع زرع الأعضاء ، ابتكار أجهزة بديلة للأعضاء البشرية ، مثل القلب الاصطناعى المستخدم أثناء بعض العمليات الجراحية ، والكلية الاصطناعية التي يتردد عليها مرضى الفشل الكلوى . وقد اتسع الطيف الممكن لهذا النوع من الأجهزة التعويضية لمدى مبهر ، قد نضرب أمثلة أخرى له من خلال هذا الباب .

ما يهمنا هنا هو النظر لجميع هذه المحاولات والابتكارات كجزء من رغبة الإنسان الكامنة أو الظاهرة في استبدال أعضاء أكثر قوة بأعضائه الواهنة . لكن الواقع هو أن الثورة الحقيقية في هذا الجال لا تكمن في نطاق العلوم الطبية والعلاجية المشار إليها ، بقدر ما تنتمي لعلم جبار آخر بزغ في ربع القرن الأخير ، وتزايدت طموحاته بحدة فائقة ، هو علم الهندسة الچيينية .

لعل أول من نقل صورة المستقبل الخيالي لهذا العلم من كواليس المؤتمرات العلمية ، الى القطاع العريض من الناس ، كان ألڤين توفلر في 'صدمة المستقبل ' في عام ١٩٧٠ . لكن من بين حائزي السبعة ملايين نسخة من الكتاب

وأسرهم ، كان القليلون وقتها ( أيام مظاهرات الطلبة ومهرجان الوودستوك وذرى المد اليسارى والرومانسي والإنساني ) ، هم القادرين على أخذ هذا الكلام على محمل الجد ، وستدرك أنت السبب من خلال عرضنا التالي لما كتب .

قال توفلر: 'إن الجسم البشرى ، مثله مثل الجغرافيا ، كان يمثل حتى الآن نقطة ثابتة فى التجربة الإنسانية ، شيئا من قبيل ' المعطيات ' ، أما اليوم فإننا نقترب بسرعة من ذلك اليوم الذى سيعتبر فيه الجسم البشرى شيئا غير ثابت بأية حال من الأحوال . إن الإنسان سوف يصبح قادرا خلال فترة معقولة من الزمن ، لا على إعادة تصميم أحسام أفراد من البشر فحسب ، بل العرق البشرى بأكمله ' .

وبعد أن يروى مولد علم الهندسة الچيينية مع اكتشاف جزئ الدى إن إيه ، يتحدث عن إمكانة خلق الكائن بمواصفاته الكاملة من مجرد نواة إحدى خلاياه ، أو ما يسمى به الكلونة ، ويتحدث عن تجارب أحد العلماء على البرمائيات في هذا الجال ، والذى توقع أن تبدأ أبحاث مشابحة على الإنسان في خلال ١٥ عاما ، أى نحو سنة ١٩٨٥ . ويقول هذا العالم: أو أشياء مثل حجم المخ ، وأنواع معينة من قدراته الإحساسية سوف يصبح من المستطاع التحكم المباشر في نموها وتطويرها . وأعتقد أن ذلك سيتحقق قريبا جدا ، ثم ينقل توفلر نبوءات الدكتور سعد الدين حافظ من جامعة واشينجتون ، والتي تحققت بالفعل فيما يسمى الآن بأطفال الأنابيب .

وبجرأة واضحة يدخل توفلر في عرض للآثار الاجتماعية المترتبة على ثورة الهندسة الچيينية ، ويبدأ باقتباس لأحد كتاب مجلة ' فيوتشر ' يقول فيه : ' إننى اتساءل ، ترى عندما نملك القدرة على تشكيل البشر حسبما نريد ، هل سنتجه إلى صنع بشر متساوين ؟ أم أننا سنختار أن نصنع التفرقة العرقية ( العنصرية ) صنعا ؟ إن من المحتمل أن تتكون أعراق المستقبل من : مجموعة فائقة تتوالى التحكم في عملية تشكيل البشر ذاتها ، وحدم بسطاء ، ورياضيين من نوع خاص للألعاب والمباريات ، وعلماء باحثين بحصيلة ذكاء ، ٢٠ درجة وأحسام ضئيلة... ' . ويعلق توفلر قائلا : ' إننا سوف نملك القدرة على تنشئة أطفال ذوى قدرات سوف نملك القدرة على تنشئة أطفال ذوى قدرات فائقة على السمع والبصر . أو قدرة فائقة على اكتشاف أقل تغير في الرائحة ، أو مهارات عضلية وموسيقية فائقة . إننا سوف نتمكن من صنع رجال يتمتعون بقوة جنسية خارقة ، ونساء يتمتعون بأنوثة غير عادية ، وعدد آخر لا يحصى من نوعيات البشر المصممة وفق ما نريد ' .

إن كتاب 'صدمة المستقبل ' يرى عن حق ، وهو ما سنفيض فيه بعد قليل ، أن المشكلة ليست علمية على الإطلاق ، بل أخلاقية وسياسية . وينقل رأيا ساخرا حول المسألة ، لكنه جاد للغاية في الواقع ، يقول : ' لو فرضنا آملين ، أن الذي سيتحكم في اختيار أنساب الأجيال القادمة لن يكون ديكتاتورا ، أو مجلس تخطيط مطلق السلطات ، أو جهازا متحكما ، فسيكون على الأبوين في هذه الحالة بأن يعهدوا بالمشكلة إلى أخصائي تخطيط الأنساب الجاور . ويبدو لى أنه ستكون هناك مدارس متنافسة من مخططي الأنساب . فالمدرسة الپراجماتية ستحث الآباء على إنتاج أطفال ذوي مواصفات مناسبة للاحتياجات الحالية للمجتمع... ومدرسة المستقبليين ستقترح أطفالا مؤهلين للثقافة التي ستظهر بعد عشرين عاما . أما الرومانسيون فسوف يصرون على تنشئة أطفال يتمتع كل منهم بموهبة فذة واحدة على الأقل . في حين سينصح أنصار الطبيعة ، بإنتاج أفراد ذوي صفات چيينية متوازنة... وستصبح ' موضات ' الأحسام البشرية مثل موضات الملابس ، تأتي موضة وتختفي موضة كلما اشتهر أحد مصمميها أو تضاءلت شهرة آخر ' .

قى ذلك الوقت كان ثمة علماء ينظرون للأمر بصورة أبعد ، وعامة ما يقصد بالصورة الأبعد فى المستقبل الصورة الأكثر واقعية . من أولئك د . نيفاكش رئيس مختبر بحوث معهد التنمية البيولوچية بأكاديمية العلوم فى الاتحاد السوڤييتى ، الذى يتنبأ فى برود مخيف -الوصف لتوفلر- بأن العالم سوف يشهد عما قريب سباقا سلاليا مماثلا لسباق التسلح . ويرى أن استنزاف الغرب للعقول ، لا بد أن يواجهه الشروع فى بناء مصنع للعقول ، مصنع لسلالات من العباقرة والموهوبين . وقد لاقى الحماس للشديد من ذلك المسئول العلمى لهذا النوع من السباق الدولى المتعدد من الاعتراضات ، فاذا به يزيح حانبا جميع الاحتمالات المرعبة ببساطة متناهية قائلا : أن التقدم العلمى لا يمكن ولا ينبغى أن يقف شيء فى طريقه ، إن المثير حقا فى آراء نيفاكش ، من وجهة نظر توفلر ، هو أنه ينظر للأمر كمجرد أحد تكتيكات الحرب الماردة !

اليوم بعد عشرين سنة من 'صدمة المستقبل ' ، نحس بالفعل بالإشفاق على قرائه ، وأنه كان لديهم الكثير من المبررات حتى لا يصدقوا ما قرأوا . فالكتاب فيما يتعلق بالتنبؤات العلمية ، أفرد لها جزءا يسيرا من مساحته ، لكنه مع ذلك يكاد يكون موسوعة لها . ثم أن أغرب ما في الأمر هو أنه لم يحدث تعديل يذكر على تلك النبوءات في خلال تلك العشرين عاما التالية . بصياغة أخرى عاطفية بعض الشيء : لقد كان في مقدورنا في الستينيات أن نتتج قدرا من الأحلام يكفينا لعقود كثيرة تالية نكاد نفقد كلية قدرة الحلم فيها . آنذاك كانت الدنيا كلها تحتز بعنف مبشرة بمخاض ولادة عالم جديد . وتركت لنا فيما بعد أن نسعى في دروب الواقع الوعرة ، ببطء وحذر ، من أجل تنفيذ برنامج الأحلام الذي وضع لنا آنذاك ... لأى مدى بالضبط يمكن اعتبار السعى الحثيث لتنفيذ الأحلام ، أمرا طيبا أم أمرا طيبا ؟ ربما لا يعلم أحد . المؤكد شيء واحد أن الهوة كانت سحيقة جدا بين عالم الأحلام وبين عناوين الصحف في ذلك الوقت ، وأن مستقبل عالمنا لن يكون يساريا ولا إنسانيا ولا رومانسيا .

#### الفصل الثانى هل يقهر السويرمان كل العقبات ؟

لعل النبوءة الچيينية الوحيدة الكبيرة حقا التي كان يمكن قراءتها فيما أوردنا في الفصل السابق من نبوءات نهاية الستينيات ، هي تهجين الإنسان چيينيا مع النبات لخلق كائن يحيا بالتمثيل الكلورفيلي ( ربما يشبه شكل الرجل الأخضر المعروف في الحلقات التليفزيونية ) ويصف العلماء صفاته الفائقة من حيث النشاط والقوة وطول العمر ، وعدم المعاناة من مشاكل التغذية ، ومن ثم فإن تكاليف الحياة منعدمة بالنسبة له ، وبالتالي فقد يكون ' أسعد ' إنسان في التاريخ . وهناك نبوءات ثانوية عن تهجين الإنسان مع أي كائن آخر يخطر ببالك . من هنا يطير كالسوپرمان بطل القصص المصورة أو يتنفس بالخياشيم أو يحيا حياة برمائية ، أو يكتسب صفات أخرى لأي كائن من الثدييات أو الطيور أو النواحف أو حتى الحشرات ( أنا شخصيا لطالما تمثلت إنسان المستقبل كطائر ضئيل الجسم عادى للغاية لكن فقط فائق الذكاء . هذه الصورة التي تقفز تلقائيا لمخيلتي كلما خطر الموضوع ببالي ، وهي ليست مبنية بالضرورة على أي نوع من الثفكير أو الدراسة المدققة ، حيث ربما يتحتم على اقتراح نوع ما من الأصابع الماهرة مثلا ! ) .

بصياغة أكثر وضوحا قد يصح القول: إن عالم الآلة الحية انطلق في تطوره بسرعة فائقة ، فأسفر عن النظم الخبيرة ، ومن بعدها الجيل الخامس للحواسيب ، في مقابل تلك العقبات المرعبة التي وضعها المجتمع في نفس تلك الفترة أمام صناع السويرمان ، وعلم صناعة السويرمان . لكن أيا ما كانت الصفات المقترحة أو المحتملة لهذا الإنسان الخارق هذا فإن أغلب الأبحاث تجرى سرا . وكل بضعة سنوات يثار ما يسمى في كل مرة ' فضيحة كبرى ' ، عن نشاط الشركات في هذا المجال ، لا سيما الشركة الأميركية الرائدة ' چيينتيك ' . وفي إطار الأهداف المتواضعة التي طرحت في عالمنا العربي ، رأينا ذلك الحجم الهائل من المقاومة لطموح بسيط كأطفال الأنابيب لولا أن حسمت القضية برأى ديني براجماتي استثنائي ، جاء على غير اقتناع وربما ضد هوى معظم المتدينين . أما البرلمانات في البلدان المتقدمة ، فقد برهنت أما " المنافية في مقدمته ' بالفعل فسارع البرلمان الأوروبي في عام ١٩٨٦ ، إلى إصدار توصيات بتعديلات قانونية داخل الدول الأعضاء في مقدمتها : ' التوصية بتعديل الاتفاق الأوروبي حول حقوق الإنسان ، بحيث يتضمن الاعتراف بحق المرء في الموا سلالي لم ينله شيء من التدخل المتعمد ، فيما عدا على سبيل تطبيق المبادئ المعترف اعترافا كاملا بأنها غير منافية تراث سلالي لم ينله شيء من التدخل المتعمد ، فيما عدا على سبيل تطبيق المبادئ المعترف اعترافا كاملا بأنها غير منافية لم وراء الإنسان ' .

هذه الصياغة الإنشائية الجميلة تعنى ببساطة إغلاق ملف السوپرمان نهائيا . رغم هذا فالأمل نفسه لن يتبدد بسهولة كما يتوقعون . فعلى الأقل هناك دائما الأميركيون (وربما أيضا الإسرائيليون) ، أولئك الذين أثبتوا تاريخيا أن الأعتراضات من هذا النوع تتبخر بسهولة في بلادهم ، بمجرد أن تثبت الجدوى الاقتصادية للموضوع . وبالفعل كان صفوة العلماء الأميركيين في هذا المجال- قد أصدروا في عام ١٩٧٤ ، توصية بتأجيل أبحاث الدى إن إيه على البكتيريا والقيروسات لمدة عام حتى يتم تقدير الأخطار المحتملة . لكنهم عادوا بعد إنقضاء العام ليعلنوا في مؤتمر علمي موسع

القرار التالى: 'أنه لا يمكن تقدير خطورة أى بحث ما لم يبدأ هذا البحث فعلا '. ثم بدأت معاهد الصحة القومية في وضع الارشادات المختبرية في هذا الشأن.

مع ذلك فمشروع السوپرمان -الإنسان الفائق جسمانيا أو عقلانيا أو كليهما معا- أضخم بكثير من كل تلك الاعتبارات الجزئية . وهذا صحيح ، حتى لو أزحنا جانبا كل ما يضعو الپرلمانيون أو غريبو التدين ، باعتبار أن كل ذلك وسيظل موجودا دائما كعقبات اعتادت عليها مسيرة العلم ، واعتادت أن ترضخ هي -أى العقبات- في النهاية . هذا لا سيما مع ملاحظة أن كل المبتكرات العظيمة للقرن العشرين ، بما فيها الحاسوب ، جاءت نتيجة لأبحاث سرية ، بل وعسكرية ، لم تدس تلك العيون المحافظة أنوفها فيها .

هناك إذن المشكلة التقليدية الكبرى ( وهل من مشاكل كبرى سواها ؟ ): التمويل ، وهل سيمكن استعادة ما سينفق من بلايين أم لا ؟ هذا السبب وحده كاف لتفسير ما نراه من تقدم بطئ فى مشروع السوپرمان . من ثم اقتصرت الإنجازات المهمة لعلم الهندسة الجيينية حتى يومنا هذا ، على مبتكرات -قد تكون خطيرة وخلاقة بالفعل- لكنها أبعد ما تكون عن المقارنة بالقدرات الحقيقية الكامنة داخل هذا العلم . وهكذا فإن كل ما أسفر عنه ' المسموح ' به فى إعادة تركيب الحمض النووى دى إن إيه ، هو إنتاج الأنسولين والإنترفيرون المضاد البشرى القيروسي المهم ، بتكلفة اقتصادية جدا لدى المقارنة بالطرق التقليدية ، هذا بالاضافة لإنتاج بعض الهرمونات الأخرى . أما الجال الحر نسبيا من الرقابة الهندسة الجيينية النباتية ، الخاص بإنتاج سلالات جديدة من الخضروات أو الفواكه أو من البكتيريا المفيدة أو إنتاج بعض الأدوية من البكتيريا ، فقد حقق إنجازات واسعة ، رغم وجود بعض الاعتراضات أحيانا ، ربما لن يكون آخرها تلك الزوبعة التي شهدها صيف لندن عام ١٩٨٩ حول نوع جديد من الطماطم .

ويمكن القول إن أقصى طموح حدثت به بعض التطبيقات الفعلية للهندسة الچيينية هو الأبحاث على هرمون النمو لدى الإنسان ، وهى التى قد يجوز القول إنها النواة الأولى لمشروع السوپرمان . ورغم العقبات تمويليا وأحلاقيا ، المؤقتة دائما ، تظل تلك الحقيقة الثابتة الكبرى فى تاريخ العلم : أن شيئا ما ، أياما كان لم ينجح أبدا فى الوقوف فى طريقه . هذا ما قاله العالم السوڤييتى قبل بضعة سطور ، وقاله پلانك ووضعناه فى صدارة الكتاب .

هكذا فالسؤال الحقيقى : الآن ما العمل ؟ هل سيظل الإنسان هو ذلك الكائن المتواضع القدرات الهش الذكاء ، لمجرد أن البعض من رجال الدين والپرلمان يريدونه كذلك ، أو لآن رجال البنوك يقلبون الأمور أكثر مما يجب في عقولهم البشرية ، أو في عقول آلية لا ذكاء لها .

هل ثمة حل وسط يمكن الشروع فيه ، دون أن يستفز كثيرا الفريق الأول ، ومن بعده طائفة واسعة من الرأى العام ، ودون أن يجعل قلوب البنكيين ، تخفق بعنف ؟

هذا هو موضوع الفصل التالي .

#### الفصل الثالث هل سيوجد جيل سادس للحواسيب ؟

لو سألوك أيهما تفضل: أن تطير مثل السوپرمان، أم أن يحوى مخك دائرة المعارف البريطانية، ماذا ستكون الجابتك ؟... ربما أسهل إجابة ممكنة هي: الأمران معا. ولعلك على حق فكل من الأمرين وجاهته وجاذبيته. لكن عامة يمكن استنتاج أن الرأى السائد حاليا يميل إلى الفكرة الأولى. هذا مما يلاحظ في رغبة الناس لا سيما الشباب في البلدان المتقدمة، في الاستمتاع بحياتهم على نحو يميل للحسية والانطلاق الحركي والغرائري، أكثر منه للإغراق في بحور الثقافة و' الاسترشاد ' الذكى . ما يبدو بالفعل أنهم قرروا أن يتركوا للآلات مهمتي المعرفة والتفكير، وأن يستغرقوا هم في إنسانيتهم . من هنا فإن الإجابة الأرجح على السؤال المذكور، هي الرغبة في السوپرمان، ذي القوة العضلية والجنسية الخارقة ، القادر على ممارسة كافة أنواع الرياضة والرقص والمتع بمهارة كاملة .

على أن الفصول السابقة للكتاب توقعت أن هذه الانعزالية الإنسانية ، لن تكون طموح كل الناس وأنه ستكون هناك على الأقل طبقة وسطى من أتباع الآلة وحوارييها ، من القادرين على التكيف وتلبية احتياجات هذه الحياة باهظة التكاليف . في أولئك أولا سوف تنمو تلقائيا الرغبة في التشبه بالصفات الخارقة لأصدقائهم السيليكونيين .

لحؤلاء بحكم كونهم طبقة وسطى ، أرصدة يعتد بها فى البنوك . وأية سلعة تتيح لهم أن يصبحوا فى ذكاء أقرانهم الأعلى ، قد تغريهم بسهولة بشرائها أيا كان ثمنها . من هذا المنطق الاقتصادى تبدو اليوم أهمية الحديث بجدية فائقة ، عن صنع امتداد اصطناعى للمخ البشرى يتصل به على نحو مادى أو لا سلكى ، بحيث يفتح له آفاق الإجراء الدقيقة السريعة والذاكرة الهائلة للحواسيب المتقدمة . هذا الابتكار سيجذب له كل من انجذبوا قبله للجيل الخامس للحواسيب : السياسيين ، رؤساء الشركات والبنوك ، وربما مهندسيهم ومحاسبيهم . . . إلخ . وقد يجذب آخريين لامتلاكه كثروة عائلية ، أو تنشأ محلات لتأجيره للمهنيين والطلبة وغيرهم . . . إلى آخر التوقعات التي يثيرها ابتكار كهذا لدى فضول أشباه الآلات من الناس . هذا الابتكار لن يفترض فيه أكثر من أن يزرع فى الرأس ، أو خارجه ثم يوصل لها بطريقة ما . إنه ببساطة ' الفهامة ' التي كنا نقرأ عنها فى قصص الطفولة تلبس فوق الرأس ، أو لعلها تصبح شنطة صغيرة خلف الظهر ، أو فوق الكتف ، أو حتى مجرد رقاقة صغيرة مزروعة ، منها تبث المعلومات والحلول إلى المخ ، ومنه تستقبل الأوامر والتساؤلات . فهامة تجعل الإنسان ' شيطان ' علم ومعرفة ، ثم ما أن يخلعها حتى يعود ذلك الكائن الحسى الدافئ الودود من جديد . ويا له من طموح يستحق بذل كل شيء من أجله .

هذه الفهامة قد تكون الجيل السادس للحواسيب . فهى من ناحية ، يفترض فيها أن تكون تكوينا جذريا في المعدات الحواسبية ، يتطلب كسر الحاجز بين اشارات المخ والأعصاب الكهربية وبين إشارات الحاسوب الإليكترونية ، وكأنه جيل خامس متصل بالمخ البشرى .

بصيغة أخرى ، هو التركيب الجدلى بين الإنسان والآلة ، يستفيد بمزايا كل منهما : ذكاء وقدرات الآلة العقلية ، ومرونة الجسد الإنساني بكل صفاته الفريدة التي نعتز بها . إن كل ما يتمشى مع قوانين الجدل والتركيب المستعقد الأرقى

من النقائض الأدنى ، أثبت منذ الأزل أنه الأقوى والفعالى الذى ينتصر ويتحقق دائما لأنه تطبيق لقوانين نافذة المفعول في الحياة والكون ، ولا يمكن مقاومتها . إنه التاريخ نفسه وكله .

لكن من البديهي في المقابل بأن مشكلات جسيمة قد تنتج عن ظهور جيل سادس للحواسيب على هذا النحو . من الطبيعي أن يرى فيه المحافظون اعتداء على ذات الإنسان وعلى كرامته ، إلى آخر دعاوى الطاووس القديمة . ومنها أنه سيعيد تشكيل البناء الاقتصادى والاجتماعي ، بحيث يزيد من حدة التفاقم الطبقى . إذ سيكون هناك خارقو الذكاء الأكثر هيمنة وثروة وتقدم ، في مقابل من تجمدوا بقسوة في قالب الإنسانية الحقة . كما أن هذا بداهة سوف يفاقم حدة الوجه الآخر للصراع الطبقى ، أى الصراع الطبقى الدولى ما بين المتقدمين والمتخلفين .

الأخطر من هذا أن الجيل السادس سوف يلغى التعليم أصلا ، لدى أبناء الطبقة الراقية . ليس فقط لأن الآلة ستعوض الإنسان عنه ، بل لأنه سيفتح آفاق ' شحن ' الذاكرة البشرية بمعلومات هائلة منظمة وهى بالمناسبة تتسع لعشرة آلاف ضعف ما يتسع له ذاكرة الجيل الخامس التي ' تحوى الكون فى جوفها ' وسوف يفتح غالبا ، آفاقا لإمكانة الاستعادة السريعة المنظمة من الذاكرة الإنسانية ، واستغلال فراغاتها جيدا وعدم السماح بالضياع والنسيان إلى آخر تلك العيوب التي تجعلها متواضعة الحجم والأداء جدا لدى مقارنتها بأبسط الحواسيب .

ومن ثم فالمحتمل أن يلغى الجيل السادس الطفولة نفسها . وقد يصبح فى الإمكان ، إن عرفنا جيدا ميكانيات المخ والذاكرة البشرية ، أن تشحن مخ الطفل -إن لم يكن الجنين !- بكل شيء مبكرا ، أو نسمح له على الأقل باستخدام الامتداد الآلى الخارجي للمخ .

ومن المحتمل أيضا أن يلغى جهاز كهذا الطب والعلاج بكاملها تقريبا ، إذ سيكون من السهل آنذاك أن يزود بإجرائى ثانوى ، يتلقى دوريا كل المعلومات عن أداء الجسم البشرى ، ويحللها على الفور ، ويقدم إنذاراته المبكرة للإجهاد ولضعف أحد الأعضاء ، بل ويصف العلاج ويأمر بتعاطيه .

أيا كان غرابة العالم الذى سيخلقه وجود جيل سادس للحواسيب بهذه الصورة ، ومن ثم مشاكله وتحفظاته فهناك رد موجز على كل ذلك : إن الجيل السادس لن يضيف أية تعقيدات للمأزق البشرى ، أكثر مما خلق الجيل الخامس . إننا الآن نعيش بالفعل الإحساس المذرى بالضعف والدونية والاغتراب ، واستأنفنا الصراع الطبقى القديم في صورة جديدة من البطالة والفقر ، وكذا استأنفنا الصراع الدولى الذى بدا لوهلة أن السلام قد رفرف عليه ، في شكل حرب عقاقير عالمية وبؤس فادح في أوسع بقاع من الأرض .

بل بصياغة محددة تتجاوز كل تلك الموازين: إن الجيل السادس للحواسيب هو الأمل الوحيد المحتمل لإنقاذ الإنسان من أغلب المشاكل التي ستطرحها وضعية الكائن رقم ٢ في شجرة التطور لكوكب الأرض. إنه قد يعيد توحيد الإنسانية ، ومحرد افتراض أن يصبح في المستقبل سلعة رخيصة متاحة للجميع ، سوف يلغي كل التمييز والطبقية والصراعات الحالية ، الناجمة عن وجود عالم ثرى متقدم يدور داخل معبد الآلة الذكية ، وعالم بسيط ينظر في غيرة من على بعد .

الأرجع أن الحواسيب فائقة المعرفة سيدة الكوكب ، ستقترح توجيه كل ما يلزم من موارد وجهود للمزيد من كشف أسرار ذلك المخ الإنساني ' الرخيص والمتوافر ' . ويكفيها جدا كي يسيل لعابما لذلك ، أن تقرأ في ذاكرتما أن ذاكرته

تحتوى مليون بليون حرف! ما المانع أن تفكر الآلات الذكية أن مستقبلها هي نفسها يكمن في المخ البشرى ، وأن كل المطلوب هو بعض تنظيم لمدخلاته ومخرجاته ، وتنسيق لبنائه الداخلي . ونواة هذا قائمة الآن فيما يسمى بالبيوتشيب ، الرقاقة الحية التي يمكن أن يصنع منها وحدة إجراء أو مخزن ذاكرة . هذه التي تعتمد في فكرتما على استخدام الپروتين بدلا من أشباه المواصلات في صنع الرقاقات الإليكترونية ، نظرا لما يبديانه من خواص متقاربة ، كما أن ثم طموح لاستخدام الخمض النووى دى إن إيه بعد إعادة توليفه . والوحدات الحية العضوية سوف تتميز في هذه الحالة ب تكثيف عالى المحودة ، Agglomeration ، تفوق بكثير نظيرتما في السيليكون هذا بالاضافة لرخص الثمن الذي لا يخضع لأي نوع من المقارنة . ويتوقع الپروفيسور جيمس ماكلير مدير مختبر أبحاث روكفيل بميريلاند بالولايات المتحدة ، ورائد هذا المجال ، في نتم إنجاز الرقاقة الحية الفائقة عام ٢٠١٠ . وحاليا اتسعت دائرة الجهات المشاركة في هذه الجهود وشملت عددا من شركات الحواسيب المهمة والبحرية الأميركية وغيرها . وعلى الأقل في صدد حديثنا عن جيل سادس يكسر الحواجز الغامضة بين الإنسان والآلة ، فإن أبحاث البيوتشيب ، هي خطوات مهمة في هذا الاتجاه في حد ذاتما .

إنها 'حضارة إنسان ما بعدالإنسان ' أو ' الستراتيجية الإنسانية ' على الجحرى البعيد . في نفس الوقت لا يعتقد أن هناك من يجزم بأن هذا سيكون طموحا إنسانيا خالصا ، تعانده الآلة الذكية كعناد هال حاسوب ' ٢٠٠١ —أوديسا الفضاء ' . المؤكد فقط أن هذا الجيل السادس لن يمس من قريب أو بعيد الجمال الأعظم لفكرة الجيل الخامس وهي خلق عقل مفكر من بديهيات وأوليات المنطق ، من الصفر ، أو من الخدش from scratch كما يقال ، فكرة خلق عشيرة أرضية حية ترمى وراء ظهرنا كل ما صنعته الطبيعة العشوائية ، والذي أسفر بعد أربعة بلايين سنة عن مخ إنساني يحمل تراثا وتعقيدات لا لزوم لها .

الخلاصة: إن الجيل السادس أو دمج الإنسان والآلة ، هو ستراتيچية الطبقة الوسطى الجديدة للارتقاء بذواتها وتحقيق المزيد من التقرب لآلهتها السيليكونية الخالصة . ولعلها تصبح ستراتيچية الإنسان البعيدة التي ستحل كل مشاكله الحالية ، حتى وإن خلقت كالعادة مشاكل جديدة . وهو بديل لمشروع السوپرمان المتعثر ، أيضا في نفس الوقت هو طموح قد تشاركه فيه الآلات الحية وتساعد على تحققه .

#### الفصل الرابع قصة الاندماج الركب للإنسان والآلة

في الستينيات انتشر بشدة مصطلحان مثيران: السايبرنيتيات Cybernetics والبيونيات Bionics. والواقع أن المصطلح الأول يرجع إلى أواخر الأربعينيات، حين صاغه عالم الرياضيات الأميركي نورمبرت ڤاينر الپروفيسور بمعهد ماساتشوستس للتقنية، من خلال نظريته العامة للتحكم الآلي. ويعرف السايبرنيتيات بأنه علم دراسة عمليات الاتصال ووسائل التحكم الأوتوماتي في كل من الحيوان والآلات، أو علم الاتصالات العصبية الحية والآلية. ويهدف هذا العلم إلى اكتشاف أوجه الشبه بين مجالي البحث وإمكانة الاستفادة بكل منهما في فهم الآخر. أما البيونيات فهو فرع السايبرنيتيات الذي يهتم بدراسة عمليات التحكم الأوتوماتي الحيوية. بمعنى آخر فأن السايبرنيتيات هو علم التحكم الأوتوماتي في الكائنات الحية (طبعا بمعناها العضوي التقليدي).

في الفصل الأول من كتاب Richard C. Dorf: Modern Control Systems ، يستعرض المؤلف وهو من جامعة سانتا كلارا بكاليفورنيا ، قصة التحكم الأوتوماتي ، فيقول إن أول نظام أوتوماتي للتغذية العكسية هو العوامة التي اخترعها السوڤييتي آي. بولزونوڤ عام ١٧٦٥ للتحكم في مستوى الماء داخل غلاية البخار . ثم تلاها بعد ٤ سنوات اختراع مهم هو منظم البخار الذي ابتكره چيمس وات لآلته البخارية للتحكم في سرعتها ، حيث يتسبب الطرد المركزي في حالة زيادة السرعة في إغلاق جزئي لمدخل البخار ، والعكس بالعكس . وبالتدريج صاغ عالمان أحدهما أميركي والآخر سوڤييتي (هما الشهير چيمس كليرك ماكسويلل وآي . إيه . فيشنيجرادسكي ) ، الخطوط الجنينية للنظرية .

ويبدو أن القصة كانت أميركية-سوڤييتية أساسا من البداية إلى النهاية . فقد تزامنت خلال الحرب العالمية الثانية ابتكاراتهما المهمة في تنمية نظم التحكم الأوتوماتي لا سيما في تطبيقات الطيران والأجهزة العسكرية ويرى الكتاب المذكور أن فترة الخمسينيات هي فترة النظريات الكبرى في مجال التحكم الأوتوماتي ، وتساوت وتعاضدت فيها الأفكار النظرية السوڤييتية والأميركية خطوة بخطوة . ويصف القمر سپوتنيك السوڤييتي بأنه تتويج هائل لتاريخ علم التحكم الأوتوماتي الذي أخذ في الانتشار حتى أصبح عدد مهندسيه في الولايات المتحدة ١٢٠ ألف وفي الاتحاد السوڤييتي الفي خلال الستينيات .

فى نفس عام ١٩٦٧ الذى صدرت فيه الطبعة الأولى لكتاب دكتور دورف ، أنجزت صحفية سوڤييتية هى إيلينا سابارينا كتابا مثيرا شديد الشعبية هو ' السايبرنيتيات فى داخلنا ' . استطاعت فيه أن تروى دقائق القصة خلال عقدى الخمسينيات والستينيات فى كل من المعسكرين السوڤييتى والأميركى ، وإن كان المثير حقا فى كلا الكتابين هو ذلك الاحترام المتبادل الزائد بين السوڤييت والأميركيين فى مجال التحكم الأوتوماتى .

قابلت سابارينا المبتكر السوڤييتي لجهاز الرئة الاصطناعية ، وروى لها تفصيلا قصة الاختراع الذي أنجزه عام ١٩٥١ ، ثم استطرد الپروفيسور نيكولاي أموسوف في رواية قصة اختراعه التالي بعد ٦ سنوات ، جهاز القلب الاصطناعي ، علما بأن أموسوف هذا لم يكن مهندسا ، إنما جراح صدر !

ثم استعرضت سابارينا ما تم انجازه بالفعل آنذاك عن أطراف اصطناعية يتم التحكم فيها باشارات المخ ولعل هذا كان أكثر أخبار الكتاب الجديدة إثارة . ثم راحت تصف تفصيلا أبحاث إثارة المخ بموجات كهربية في المناطق المختلفة . وتقول إنه أمكن تصميم أقطاب كهربية سمك الواحد منها ٥٠,٠٥ من الميلليمتر ، كما تم عمل أقطاب كهربية زجاجية لا يزيد سمكها عن ٢٠٠٠، من الميلليمتر ، ولا تحتل إلا جزءا من مائة جزء من سطح الخلية العصبية . وتنقل عن البروفيسور أنوخين قوله : 'إنه لا يوجد حجاب في المخ فجميع الـ ١٤ ألف مليون خلية مفتوحة أمام الباحث ' . وفي كتاب ' عقول المستقبل ' لچون تايلور نجد التفسير : ' من خصائص المخ الملفتة للنظر أن اختراق سلك رفيع أو أنبوبة شعرية للحاء لا يسبب له تلفا ، ومن ثم يمكن الوصول لأي منطقة من المخ ' .

وتتحدث سبارينا وتايلور سواء بسواء ، عن عمليات التحكم الدقيق جدا فى منطقة الهيبوثالاموس (تحت المهاد) ، هى منطقة صغيرة تقع أعلى ساق المخ ، دورها تلقى معلومات التغذية العكسية عن أداء أعضاء الجسم المختلفة ، لا سيما ردود الأفعال غير الشرطية كالطعام والشراب ورد الفعل تجاه الخطر الخارجي وغيرها ، كما يتحدثان بالمثل عن تجارب إزالة جزء من الفص الأمامي للمخ .

مما سبق يبدو لنا مدى التلاحم بين فسيولوچيا المخ وتقنية الإليكترونيات ، وهو الذى أسفر فيما ذكرنا حتى الآن عن أطراف اصطناعية تأتمر بإشارات المخ العصبية . لكن تايلور يعود بالقصة قليلا للوراء ، إلى اختراع أول رسام للمخ عام ١٩٢٤ بواسطة أحد علماء جامعة يينا في ألمانيا اسمه هانز برجر . هذا الجهاز أسفر عن اكتشاف نوعيات الموجات المختلفة التي يصدرها المخ . ثم من خلال ' المعين الذى لا ينضب ' من حوادث إصابات المخ ، أمكن بعد ذلك اكتشاف معظم بقاع المخ ووظائفها المختلفة ، كما تم التعرف على مواقع الذاكرة المختلفة . أيضا بواسطة جهاز رسم المخ ، أمكن معرفة ما يحدث أثناء أحلام الإنسان ، واكتشاف تغيرات كهرباء المخ أثناء نوبات الصرع . بعد هذا أمكن بناء على ما سبق توافره ، إجراء تجارب لاستكشاف ميكانيزمات التعلم لدى القطط أو بعض التجارب الإسپانية للتحكم في هياج ثور وقرد بواسطة جهاز بث للموجات مزروع داخل المخ يعمل بالتحكم عن بعد ، ويتوقع تايلور إمكانة تطبيقها على الإنسان .

هذا قاد لتجارب أخرى تعبر عن التحام فعلى بين الإنسان والآلة ، على غرار تلك اليد الاصطناعية من هذه محاولة زرع أقطاب كهربية كثيرة داخل المنطقة البصرية في مخ الكفيف ، ثم بث إشارات كاميرا تليڤزيونية خاصة إليها ، ( بالمثل هناك تجارب ناجمة لتوصيل المناطق هذه بأعصاب اللمس في الأصابع ، فترى الشكل البارز التي تلمسه الأصابع ) . أيضا ثمة نتائج حديثة حول عمل أذن اصطناعية تبث إشارات كهربية لمركز السمع ، وقد عممت مجلة ' ساينتيفيك أميركان ' بحثا عن المحاولات الجارية في هذا المجال في فبراير ١٩٨٥ . ثم فجأة تناقلت وكالات الأنباء في أغسطس أميركان ' بختا عن المحاولات المارية لسيدة بريطانية فقدت السمع ، قبل ثلاث سنوات ونصف .

وعودة لكتاب تايلور ، توجد قصص لمحاولات أكثر طموحا منها زرع نسيج عصبي بصرى من ١٠ سمكات كاملة النمو في ١٠ سمكات خارجة للتو من البيض ، والتي قام بما باحثان من جامعة كاليفورنيا ، وكلية برين مور في ينسلڤينيا . وفي موضع آخر يتحدث عن طموح الدكتور كريستيآن بارنارد ( جراح نقل القلب الشهير ) في زرع المخ ( الواقع أنما عملية زرع جسم ، فالمخ هو الذي يختزن ذاكرة الإنسان وحركات جسمه وتصرفاته ... إلخ ، والجسم ما هو إلا الأداة المنفذة أو ' الوعاء ' ، حسب تعبير فيلم تليڤزيوني ذو عنوان طريف ' چوليا وچوليا ' حاول تخيل إجراء هذه العملية ومترتباتها ) . لكن هذه العملية هي في الواقع أمر بالغ التعقيد ، وتتطلب توصيل عدد هائل من الأطراف العصبية بين المخ والجسم ، ولا يتوقع تايلور لها أن تحدث قبل القرن الجديد .

لكن نفس هذا المؤلف توقع ما هو أخطر ، خلال هذا القرن : توصيل ذاكرة المخ بالحاسوب الآلي ' للحصول على أفضل ما عندهما ' ، أو ما اعتبرناه جيلا سادسا للحواسيب .

النتيجة إذن أن الفجوة بين العالمين أصغر مما نتوقع: عالم فسيولوچيا المخ وعالم الإليكترونيات والتحكم الأوتوماتي . وأنه لم يعد مجهولا اليوم معرفة نوعية وطبيعية الإشارات الكهربية التي تصدرها وتستقبلها مناطق اللحاء المختلفة ، أو الأعصاب الحسية والحركية المختلفة ، وقد تم بالفعل استكشاف دور الاشعة تحت الحمراء في عمل المخ . لتبقى فقط الحاجة إلى المزيد من الأبحاث حول الذاكرة والنشاط الكهروكيميائي داخل المخ ، وإن صارت أساساته النظرية معروفة جميعا ، من حيث وظيفة الأغشية الحية في نقل الأيونات المختلفة .

بمعنى آخر فإن بعض التصورات المبدئية للجيل السادس ، هى أمر يمكن تحقيقه اليوم ، تقريبا بلا أى نوع من الأبحاث الاضافية . على الأقل يمكن توصيل أعضاء الاحساس والحركة ، وكلها تتعامل بإشارات كهربية خالصة ، بحاسوب فائق الغلم الذكاء على غرار الجيل الخامس ، أو حاسوب خبير أو غيره ، لنرى الإنسان وقد أصبح مهندسا أو مديرا فائق العلم والمعرفة يسعى على قدميه . هذا النظام يعنى أنه قد تم تجنيب معظم عمل المخ البشرى في هذه اللحظة ( by-pass ) . لكن هذا بالطبع ليس طموحا مهما يستحق من وراء فكرة انشاء جيل سادس للحواسيب ، يسبر أغوار المخ العميقة ويدمجها مع الآلة دمجا حقيقيا .

إن على مشروع كهذا أن يكتشف أولا أسرار ضعف وتوهان الذاكرة البشرية ، ثم كيف يمكن الاستفادة حقا بالخمسمائة بليون صفحة كتاب التي يمكن أن تسعها . كذا معرفة مناطق الدخل والخرج ، واقتراح طرق زرع الأقطاب والاتصال بينها بين وحدة الإجراء الآلية للمعارف ، التي قد تكون في هذه اللحظة ، مجرد رقاقة رخيصة صغيرة تلصق مؤخرة الرأس ومن يدرى ربما يصبح هناك أمل بعيد في تطوير أداء المخ كإجرائي للمعلومات عن طريق طريات software بدلا من استبعاد هذه الوظيفة من الأصل!

من هنا يمكن تقديم الصياغة التالية المحددة لمفهوم الجيل السادس: ' الجيل السادس مشروع غير محدد الأهداف سلفا، إنما هو بحث مفتوح في مجال الاقتصاديات المشتركة للذكاء البشرى والآلى معا بمدف الوصول لرابطة فائقة الاقتصادية والكفاءة بين الاثنين '.

#### الفصل الخامس تحديات أخرى أمام فكرة جيل سادس للحواسيب

كيف يمكن الحديث عن جيل سادس للحواسيب ، والجيل الخامس لم يظهر بعد ؟ ثم كيف يمكن تخيل إنسان يسير في الشارع وعلى رأسه قبعة ثمنها مليون دولار على الأقل ؟

لا بد أولا من الإجابة على هذين السؤالين المثيرين ، قبل أن ندخل لبحث المصاعب والمهام الفعلية التي قد تواجه فكرة الجيل السادس . الواقع أن أسئلة كهذه يثيرها كثيرا أعداء التقدم العلمي ويبدو على ظاهرها المنطق والجدية ، بينما لا يعدو أغلبها في الحقيقة نوعا من المبارزات الكلامية والمغاطات غير المشروعة .

المؤكد بالنسبة للسؤال الأول ، أن كل دولة أو مجموعة دول متقدمة ، تقوم الآن بمنتهى الجدية ، على صنع الجيل الخامس للحواسيب الخاص بها . وفى نهاية الباب الثاني تحدثنا عن المشروع الياپاني ونظائره الثلاثة ، الأميركي والأوروپي والسوڤييتي . والمؤكد ، ما لم يحدث أمر خارق جدا للطبيعة ، أن تتنافس كل المشاريع بمنتجاتما الفعلية في الأسواق في عام ١٩٩١ . والجيل السادس هو الأمل البعيد للبشر ، للفكاك من دوامة الطبقية والحروب ، فضلا عن كونه إعلاء من شأن العرق البشري ككل حتى لا تكون كل علاقته بعالم الذكاء والمعرفة ، هو بعض الأفراد محدودي العدد ، من سيعملون ككهنة في معبد الآلة . لكن الرد الحقيقي على السؤال الأول يكمن في شيء آخر ، هو أن طبيعة البحث العلمي وجسامة مشروعاته وحدة التنافس فيه ، تتطلب التفكير مبكرا في المستقبل البعيد . ويكتفي أن نعلم أن السعي الجدي لانجاز الجيل الخامس بدأ قبل الموعد المقرر لصدوره بخمسة عشر عاما على الأقل وسوف نعيد الحديث تفصيلا في الباب التالي عن ذات هذا الموضوع .

السؤال الثانى هو أيضا سؤال جذاب ظاهريا لكنه يجيب على نفسه: نعم إن مستهلكى الجيل السادس هم أنفسهم مستهلكو الجيل الخامس. لكن عدد المليونبرات في الولايات المتحدة وحدها مكون من سبعة أرقام. ولو أن واحدا من كل عشرة قرر شراء وحدة من الجيل الخامس ليدير بحا مشروعاته ، لبلغت المبيعات عدة تريليونات من الدولارات. ثم أن هؤلاء ستحتاحهم تأكيدا حمى الجيل السادس الأسهل والأسرع ، وربحا الأرخص منذ بداية ظهوره ، لا سيما إن كان منه ثمة نوعيات متخصصة في مجالات محددة . وبالمناسبة هذا النوع من الأجهزة يغرى باقتنائه لمجرد الاشباع الذاتى ، كما ضرب لى مثلا ذات مرة أحد پروفيسورات الاقتصاد ، بأن معظم الأجهزة المتقدمة في عيادات الأطباء تشترى لدوافع غير اقتصادية نحائيا . على أن ردنا لن يقف عند حدود أن القبعات المليونية لن تسير في الشوارع ، إنما ستبقى داخل المكاتب والميرسيدس فائقة التجهيز ، إنما نرى -أو يجب أن نرى- أن الآفاق التالية المؤكدة ، حتى وإن تأخر قدومها قليلا ، هي أن يصبح اتحاد الإنسان والآلة سلعة رائجة شعبية تعيد لكل البشر زهوهم وكرامتهم ، ( طبعا لا نقول إنسانيتهم ، لأنهم سيكونون شيئا آخرا وقتها ) . المرجح كالعادة في تاريخ الحواسيب ، أن ينخفض الحجم ( ربما يصبح الأمر كمثل عملية زرع ضرس جديد ) ، وأن ينخفض السعر ، فيتهاوى من الرقم السباعي إلى السداسي والخماسي وربما أقل . والاحتمال الأخير ليس وهما كاملا ، وثمة نظرية خرجت من وادى السيليكون تقول إنه بمجرد وصول عدد الشركات في مجال ما إلى حد أدين معين ( خمسا غالبا ) ، فسوف تلتهب المنافسة فجأة ، وسيحد كل عالم صاحب تنمية جديدة أن الوقت قد حد أدين معين ( خمسا غالبا ) ، فسوف تلتهب المنافسة فجأة ، وسيحد كل عالم صاحب تنمية جديدة أن الوقت قد

حان للاستقالة وبدء مشروعه الخصوصى ، ويتضاعف عدد الشركات ألف مرة ، خلال عشر سنوات على الأكثر . هذه هى إحدى سمات التقنية العالية ناهيك طبعا عن وجود دول كاملة تجيد التقليد المجرد ، وسوف يحدث هذا تأكيدا مع حواسيب الجيل الخامس ، وبالمثل بعده لو حدث وظهرت أجيال أخرى .

انتهينا في الفصل السابق إلى أن طموح فكرة الجيل السادس ، ليس إلغاء المخ (فهذا هدف متواضع) ، إنما الاستفادة من الإمكانات الحقيقية له في إنجاز مركب راقى بينه وبين الآلة الذكية ، يكون فائق الكفاءة والاقتصادية . وقلنا إن أول الجهود التي يجب القيام بها هو سبر أغوار الذاكرة الإنسانية ، هذه التي ستكون مركبا أساسا في المشروع . والواقع أن شوطا مهما ثم قطعه في هذا الجال ، وتم تحديد مناطق الذاكرة المختلفة ، مثل اكتشاف دور منطقة الهيبوكامپوس وبعض المناطق الرمادية المحيطة ، في الذاكرة طويلة الأجل ، ودور التكوين الشبكي أو ساق المخ عامة في الذاكرة قصيرة الأجل . كما أن أساسات العمل الكهروكيميائي للأغشية المختلفة ، صارت معروفة وتمثل منطلقا في أية نظرية عامة للفسيولوچيا ، وسوف تحل كل الغموض حول كيفية حزن المعلومات واستخراجها من ذلك الحيز الصغير حدا لها في المخ .

من أهم ألغاز المخ الأحرى مثلا هو ما عرف عنه بخلق شبكات اتصاله حلقا أثناء عمله . صحيح أن هذا يمكن تشبيهه بما يحدث داخل أية دائرة إليكترونية ، لكنه في المخ ينجم عن إجرائية كهروكيميائية معقدة ، لا بد من كشف آلياتها . وهكذا يجب دائما افتراض أن مشروع دمج الإنسان بالآلة ، لا بد وأن يكون مشروعا يخلق أهدافه بنفسه ، بقدر ما سيكتشف بقدر ما ستزيد طموحاته ، وهلم جرا . وهذا لا ينفى الاحتمال العكسى بالطبع ، أى أن تسفر الأبحاث عن استحالة عملية الدمج تلك أو استحالة تحسين الذاكرة أو شحنها ... إلخ ، أو أن تتضاءل الجدوى الاقتصادية لكل هذه أمام اقتصاديات ألخلق من الخدش وللذكاء السيليكوني رهيب الجانب ، لكن في العلم لعل الفشل هو دائما ما يكون الاحتمال الأصغر .

أما الصعوبات الثانوية ، فلن تزيد عن المهام المعتادة لأى بحث علمى كبير نسبيا : من هذه بالطبع ضرورة توافر المادة البحثية الخام ، وهي الأمخاخ . وليس في الأمر صعوبة إضافية تذكر بالمقارنة بالماضي فهناك الحيوانات ، وهناك ما يمكن اكتشافه من خلال الإصابات ، وهناك المحاولات العلاجية الممكنة للمرضى العقليين أو للأطفال المتخلفين أو مرضى فقد الذاكرة ، والتاريخ حافل بقصص لا تنتهى عن الاكتشافات التي تحققت في كل حالة من هذه الحالات .

أيضا غالبا سيتطلب البحث ، الحاجة لتنمية بعض العقاقير ، والحاجة لتنمية الأساليب الجراحية التي عليها أن تقوم بمهام هائلة في ربط الأعصاب وتحديد الأطراف وما إلى ذلك . وهذه تأكيدا ستصبح من محاوره المهمة .

ربما يقع المشروع أيضا تحت منافسة مشروع السوپرمان ( مهندسو الچينات ) ، لكن المرجح تماما أن يتوحد الجهدان ويصبان في طريق واحد متكامل .

حين حاولت حصر الأبحاث الطبية الجديدة في مجال المذاكرة ، كان ثمة انطباعان رئيسيان : أنها دخلت لتفاصيل فرعية بالغة الدقة ، وانها محدودة العدد جدا . هنا عاد لى من جديد ذات الانطباع عن ضخامة الأحلام ، مع العجز أو البطء في تنفيذها ( الذي أشرت له في الفصل الأول من هذا الباب ) . لكن وجود مشروع تطبيقي ضخم جيد التمويل ، سوف يقفز بهذه الأبحاث من الدائرة الأكاديمية أو دائرة التطبيقات الطبية المحددة ، لدائرة جنون التقنية العالية

السريعة ذاتية الحركة والمندفعة ، إن لم نقل إنه سيجعل الوصول لنتائج ايجابية أمرا حتميا ، حتى فيما يبدو في البداية كمستحيل مطلق .

هنا يعود السؤال التراچيدى: أين المال؟ والرد جاهز أيضا: إن كافة المشروعات البحثية الضخمة تمول الآن على نحو تعاوى (كما حدث فى المشروعات الياپانية والأوروپية والأميركية لإنشاء الجيل الخامس). والجيل السادس أو أى مشروع ضخم لن يخرج تمويله عن ذات الأسلوب، الذى يجعل منه مخاطرة محدودة بالنسبة للشركات المشاركة. وبالطبع نحن نحدف من وراء هذا الكتاب كما سيتضح فى الخاتمة، أن ندعو لأن نتبنى نحن العرب (أو نحن العرب بالتشارك مع جارتنا المتقدمة إسرائيل) مهمة إنجاز بحث علمى ضخم، لسلعة ستراتيچية ما، تصبح رائدة فى سوق العقد الأول أو حتى الثانى، للقرن الجديد. وفكرة جيل سادس للحواسيب يمكنه الاندماج داخل الإنسان، هى إحدى الأفكار التى تنطبق عليها هذه الصفات، ولا يتطلب الأمر سوى اجراء مجموعة من الأبحاث المبدئية، ومسح دقيق للإمكانات المتاحة، ووضع تصور أدق للجدوى الاقتصادية وإمكانات المنافسة.

أخيرا وكأى بحث علمى ، سوف يصادف هذا المشروع ذات القاموس المألوف: ' مستحيل... جنون... غير ممكن... مستبعد ' ، هذه التى صادفت مثلا الجيل الخامس ، لكنه قهرها الويكاد- جميعا ، وهلم جرا في قصص المنجزات العلمية الكبيرة . المهم أن هذه الكلمات تأتى كثيرا من العلماء أنفسهم ، لكن نقول ببساطة : إن هذا لا يجب أن يزعج أحدا . وهنا تبزغ نظرية أن العلماء هم أبعد الناس قدرة على رؤية مستقبل العالم ، وهم على غرابتها مبررة جدا . فكل جهد العالم ينصب على التغلب على الصعوبات ، وليس من طبيعة شغله خلق الأحلام . ومن ثم يعيش حياته كلها يحارب الصعوبات ، أحيانا كي يحل مشكلة واحدة . إنه بطبعه شخص أقرب لليأس منه للتفاؤل ، ومن حقه أن يقول ' مستحيل ' إذا طرحت عليه مشكلة أصعب قليلا أو مختلفة بعض الشيء . إنه يكدح بينما يكتفي الآخرون أن يقول ' مستحيل ' إذا طرحت عليه مشكلة أضعب قليلا أو مختلفة بعض الشيء . إنه يكدح بينما يكتفي الآخرون المام من مقاعدهم الوثيرة . بمعني آخر إن تاريخ العلم أثبت أن من يدهم في الماء البارد أقدر على رؤية المستقبل من أولئك الذين من يتداولون الجمر بأيديهم . أي أن هناك فئة تقدر على الأبحاث في صورة حماس متناهي من فريق أو الأحلام ، لكنها نفسها لا تستطيع أن تحلم . وهكذا غالبا ما تجرى في الأبحاث في صورة حماس متناهي من فريق أو أحيانا شخص واحد ، هم من دخلوا تحدى قهر المشكلة ، أما العلماء الآخرون المهمومون بمعارك أخرى ، لن بمكنهم أحيانا شخص واحد ، هم من دخلوا تحدى قهر المشكلة ، أما العلماء الآخرون المهمومون بمعارك أخرى ، لن بمكنهم سوى أن ينصحوا ذلك الفريق أو الشخص بأن ما يجاولونه هو المستحيال عينه !

وبعد... لو أردنا الاسترسال في الخصائص الغريبة لدنيا البحث العلمي اليوم ، فسنجد تلك قصة أخرى خصصنا لها الباب الأخير بأكمله . لكن قبل ذلك لا بد أن نقرر هنا الخلاصة الكبيرة للأبواب السابقة : إن كوكبنا الجميل معتدل المناخ زاهي الألوان حاني الغلاف الجوى ، هو كوكب يستحق أشياء أفضل كثيرا من ذلك الكائن البائس المسمى الهومو سيبينز أو : الإنسان ، وأن تلك الأشياء -ولحسن الحظ- قد دقت أبوابنا بالفعل !

[ ملحوظة خاصة بالطبعة الإليكترونية: ربما لو قدر لنا إعادة كتابة هذا الكتاب يوما ، لربما أضفنا هنا بابا كاملا إضافيا يتحدث عن الكائنات النانووية التي كثر الحديث عنها بعد سنوات من صدوره . إنها أيضا خلق من الخدش scratch مثلها مثل ذكاء الجيل الخامس للحاسوب ، لكن بفارق أنها للكائن برمته ، ذرة ذرة وجزيئا جزيئا ، ويا له من طموح تعتبر معه كلمة واعد كلمة شديدة الخجل ! ] .

#### الباب الخامس

# كيف تصبح دولة عظمى

#### الفصل الأول قانون رقم 1: البحث العلمي سر قوة وثراء الأمم

فى ضوء حالم فى إحدى قاعات فندق ميريديان القاهرة ، والشرائح الملونة تتوالى على شاشة لامعة مع صوت دافئ لمعلق مهيب الطلعة ، جلس المئات يتابعون بشغف ما يقال ، بينما العشرات من الوقوف ممن لم يجدوا مكانا ، راحوا يكدسوا أنفسهم فى طرقات القاعة حتى ملأوها عن آخرها . الموعد هو الأمسية قبل الأخيرة من شهر أغسطس ١٩٨٩ ، والمحاضر هو الپروفيسور إيڤيريت روچرز من جامعة ساوث كاليفورنيا ، وعنوان المحاضرة المزدوج هو وادى السيليكون و (الذى روى قصته منذ فجرها بصفته أحد مؤسسيه الأوائل) ، و دور تقنية المعلومات فى التنمية وعرض من خلاله خبرته عن الهند وما أنجزته فى مجال الحواسيب ، وتصوراته عن مصر فى هذا الصدد) .

كانت المحاضرة فائقة الإثارة ، بحيث تلحظ بسهولة اندماجا غير عادى معها منذ البداية حتى النهاية ، وخلال المناقشة التي تبعتها . ولا يرجع الأمر فقط للباقة المتحدث ومهارته فى مجال الكلام وجعله محاضرته أقرب للعرض الفنى الممتع ( وهو ربما شيء لا يألفه الدارسون فى نظام التعليم المصرى ! ) ، إنما لطبيعة الموضوع أيضا ، أو على الأقل شغف الحاضرين لمعرفة بعض التفاصيل عن أبرز وأشهر مركز فى العالم فى مجال تقنية الحواسيب ، التي مزجها المحاضر بالمتعدد من الطرائف والقصص الإنسانية عن المكان وطبيعة قاطنيه وأجواء الحياة فيه .

على أن ثمة لحظة ما أثناء المحاضرة ، اعتدل فيها كل الجالسين في مقاعدهم ، أو مالوا إلى الأمام متطلعين باندهاش زائد نسبيا . هذه كانت حين ألقى الدكتور روچرز بتعريفه لمصطلح الهاى-تك ( اختصار : التقنية العالية ) . فقال إنحا ليست التقنية المعقدة كما يعتقد أغلب الناس ، إنما هي التقنية سريعة التغير . وراح يحدد سماتها المميزة ، فقال إنحا الجال الذي يرتفع فيه معدل إحلال المبتكرات الجديدة محل القديمة ، والذي يتطلب أن يكون أغلب العاملين فيه من ذوى التعليم العالى . وأخيرا قال إنه الجال الذي ترتفع فيه تكلفة البحوث والتنمية R&D بالنسبة إلى المبيعات إلى معدل عال حدد ، حدد مما لا يقل عن ١ : ١٠ .

ثم راح يتحدث عن المجالات المختلفة التي تنطبق عليها هذه المواصفات ، وحددها بخمس من حقول الهندسة : الفضاء والحوسبة والنوويات والكيماويات والهندسة الچيينية . لكن من المحتمل أن أغلب الحاضرين لم يتابعوا هذا الجزء ، لأن عقولهم كانت لا زالت سارحة في نسبة ١ : ١٠ السابقة ، وربما راح كل منهم يتخيل ماذا يمكن أن يحدث في المنشاة التي يعمل فيها لو أنفقت هذه النسبة الباهظة على البحث العلمي فيها .

هناك تقديرات متعددة للعلاقة بين سرعة تغير التقنية ، والقدرة التسويقية لها . وهي قد تختلف بعض الشيء من مجال إلى آخر ، لكن في مجال الحواسيب -وتحديدا في وادى السيليكون- يقال إن التفوق بفترة زمنية قدرها ٦ شهور يعني قدرة تنافسية عالية وب ١٢ شهرا تعني اكتساحا شاملا للسوق (عن كتاب ' الجيل الخامس ') . نعم ، نحن في عالم سريع التغير تقنيا . من هنا تحل السلع الجديدة محل القديمة ، شهريا أو ربما أسبوعيا ، ولا تزيد فترة أغلب المنتجات الحديثة عن عام أو عامين ، تنزوى بعدها في طي النسيان ، أمام زحف ما هو أحدث وأجود أحيانا وأرخص . ومن هنا فالناتج الداجن الإجمالي لأية دولة ، يعتمد على نحو مباشر على مدى حداثة منتجاتها لسبب بسيط هو كون هذا مقياسا لمدى قدرتها على غزو الأسواق ، وبالتالي تحقيق التراكم المالي والثروة المتزايدة .

والبحث العلمى بطبيعة الحال هو قوة الدفع الأساس وراء التحديث والتنمية ، ومن ثم يصبح هو المقياس المباشر للقوة والثراء في عالم اليوم . وهذا يتكامل مع حقيقة أخرى أعم ذكرناها في موضع سابق ، هي أن ألمعرفة هي المادة الخام لقوة وثراء الأمم ' بمعنى أن البحث العلمي يعتمد على تراكم المادة الخام المعرفية ، ثم يقوم هو ' بتصنيعها ' أو إجرائها ' لتسفر في النهاية عن أفكار تقنية قابلة للتطبيق مهمتها أن تكتسح الأسواق العالمية ، وتعود ببلايين العملة الصعبة . وغنى عن الإثبات مدى عمق العلاقة بين المادة الخام للثراء والقوة ، وبين البحوث والتنمية صيغتها العملية المتبلورة ، التي تصبح المقياس المباشر الصريح للثروة والقوة .

حققت الياپان خلال الأعوام ٨٦، ٨٧، ١٩٨٨، ١ فائضا ماليا قدره ربع تريليون دولار . هذا الرقم الفلكى يرتبط بصورة لا تحتمل اللبس برقم آخر ، هو أنها تنفق ٢,٨ ./ من ناتجها القومى الاجمالى على البحث العلمى . وتحتل فى هذا المركز الأول بين دول العالم تشاركها فيه كل من الولايات المتحدة وألمانيا الاتحادية . الواقع أن هذه النسبة هى أيضا أرقام فلكية فى حد ذاتها ، أقل ما تعنيه أن هناك جهات متعددة تنفق على البحث والتنمية ما يتجاوز نسبة ال ١٠ ./ المحددة فى التوصيف الذى ذكرناه فى بداية الفصل ، باعتبار أن معظم القطاعات الإنتاجية (كالزراعة مثلا) لا تحتاج لدى المقارنة إلا إنفاقا صغيرا فى مجال البحث العلمى .

وهكذا يبزغ سؤال قدرى: إذا كانت الدول الغنية هي التي توجه جزءا ضخما من ناتجها القومي للبحوث العلمي والتنمية ، فيعود لها بالمزيد من الثراء والجبروت ، فما موقع الدول الفقيرة في هذه الدوامة ؟

# الفصل الثاني قانون رقم ۲: تناس تماما أنك بلا فقير

استرسلت ذات مرة في حديث مع أحد كبار الباحثين في أحد المعاهد التابعة لأكاديمية البحث العلمي والتقنية ، وكان محور الحديث هو الفجوة بين قطاع البحوث وقطاع الإنتاج في الدولة وراح هو يتحدث من وجهة النظر الأولى ، ورحت أنا أتبني -بحكم شغلى ، وإن كان بدون اقتناع مسبق بوجهة النظر هذه - موقف الشركات الإنتاجية ، والتي توجه اتفاما صريحا لمراكز البحوث أنما تعمل في واد بعيد تماما . بدأ محدثي بسرد قصصا عن تخوف رؤساء الشركات من أن إدخال جهة بحثية خارجية في دائرة عملهم ، قد يفقدهم السيطرة على العملية الإنتاجية ، بل راح يسرد أفكار أخرى لدى البعض قد تكون أشد تزمتا وتخلفا . لكن الحوار وصل في النهاية إلى الطريق المسدود المتوقع : لافتة ضخمة بعرض هذا الطريق تقول أين التمويل ؟ أو رحت أتحدث عما نما لعلمي مؤخرا من أن تعليمات وزارية مشددة راحت تصدر للشركات العامة لتخصيص ميزانية ثابتة ولا بأس بما للبحوث والتنمية بدلا من الميزانيات الصفرية الحالية . وراح هو يتحدث عن خبراته التي تراكمت من جراء قضائه لمعظم حياته في البلدان المتقدمة . حيث تخصص كل الشركات في يتحدث عن خبراته التي تراكمت من جراء قضائه لمعظم حياته في البلدان المتقدمة . حيث تخصص كل الشركات في تخصيص نسبة من الأرباح السنوية ولتكن ١٠ / مثلا لإجراء بحوث إضافية خارج تلك الحلة . في هذه اللحظة رحت تخصيص نسبة من الأرباح السنوية ولتكن ١٠ / مثلا لإجراء بحوث إضافية خارج تلك الحلة . في هذه اللحظة رحت أن الدول الفقيرة لا أمل يذكر لها في كسر حلقة الديون وإنسداد الأسواق أمام منتجاقا المتواضعة . لكن يبدو أن الأمر عذكم نامل فيها هنا خاصية أخرى للبحث العلمي ، الذي يبدو أنه أكثر الأشياء في الدنيا غرابة في خاصها وطبيعتها .

في عام ١٩٥٧ قام أول جسم اصطناعي بالدوران حول الأرض ، ثم في عام ١٩٦١ فعل أول إنسان نفس الشيء . الأول كان القمر سپوتنيك ، والثاني كان الملاح يوري جاجارين ، وكلاهما سوڤييتي . كان غريبا بعض الشيء آنذاك ، أن هذه الأحداث المبهرة ، كانت تتجاور في نشرات الأخبار السوڤييتية مع أرقام الجرارات أو القاطرات المقرر إنتاجها ، أو عدد الميجاوات التي ستضيفها المحطات الجديدة . أي ها هي دولة أنتجت أعظم تقنية وصل لها سكان الكوكب آنذاك ، لا زالت تكافح في نفس الوقت التخلف والبداءة التقنية التي تعم معظم ساحتها .

هذا اللغز لا يعنى سوى أن للبحث العلمى خاصية مميزة جدا: أنه متغير مستقل ، أى لا يعتمد على الظروف العامة حوله . أو بمعنى أوضح: أنه يكفى له تدبير الاعتمادات المالية ووضع العقول فى مختبر معزول أنيق ، حتى ينسى الجميع تماما بعد ذلك ، كل مشكلات خارج الأسوار من فقر وجوع ومصاعب تنمية وصراعات داخلية وخارجية ...إلخ . وحين يأتى الموعد المحدد يقدمون المطلوب منهم بالضبط ، مهما كانت درجة تعقيده أو خياليته أو ' فصامه ' عن المشاكل العامة للدولة أو العالم .

بنفس منطق العزلة ، جاءت كل الأبحاث العلمية الكبرى فى القرن العشرين : الانشطار النووى – الحاسوب – أشباه المواصلات – اكتشاف الحمض النووى ثم التحكم فيه ...إلخ . صحيح أن أغلبها تم فى بلدان متقدمة ثرية ، وأن الأهداف كانت محددة سلفا غالبا بواسطة مؤسسات عسكرية ، ( بل وصحيح أن دواميتها قد ترتبط بالعقلية التسويقية لنتائجها مما يجعل البحث العلمى مربحا فى حد ذاته ، وهنا مكمن تفوق الغرب الرأسمالي على الاتحادالسوقييتي الشيوعي ) ، لكن كانت كلها طموحات لا علاقة لها نهائيا بأحاديث الناس ومشاكلهم ومتاعبهم فى بقية أرجاء البلد .

هذا يأتينا بحقيقة فرعية مثيرة . قلنا من قبل إن العلماء هم آخر من يجيد الحلم بالمستقبل وأنهم يجيدون فقط صنع هذا المستقبل ، بينما يضع الآخرون لهم الأهداف-الأحلام ، هنا نضيف أن العلماء هم أيضا آخر من يعلم أو يهتم بالآثار الاجتماعية لما يصنعون ، لسبب واحد أن هذا أمر يخرج عن نطاق اختصاصهم . من المشكوك فيه تماما أن قون نيومان أو غيره من رواد الحواسيب أو حتى الأجيال التالية لهم ، قد تخيلوا أن جهودهم سوف تسفر عن جهاز يغزو كل بيت ، ويصبح الصديق الأول لكل طفل . نفس الحال مع واتسون وكريك حين غرقا جريا وراء أسرار الحمض النووى ، فمن المستبعد أنهما تخيلا آنذاك أن ما سيكتشفانه سوف يتيح مستقبلا تصميم كائنات حية حسب الطلب ، منها الإنسان نفسه . وهكذا دواليك بالنسبة لمعظم الأبحاث والاكتشافات . هذا ناهيك عن ميلهم السيكولوچى الطبيعى الناجم من كونهم يعيشون طوال الوقت يجابحون الصعوبات البحثية ، ويحلونما ببطء شديد ، فهم أميل للتنبؤ بالمستقبل بتحفظ شديد ، وبأقل قدر ممكن من الخيال أو حتى التفاؤل بإنجاز الأشياء ، وأحيانا ما تكون كلمة مستحيل ، هي بتحفظ شديد ، وبأقل قدر ممكن من أسئلة عن المستقبل ، بالذات البعيد منه !

إذن البحث العلمى هو الذى يصنع الأوضاع الاجتماعية وليس بالعكس ، وهو يتمتع بخاصية الميكانيزم المستقبل ، لا يهتم إن كانت الدولة متقدمة أو تعانى التخلف ، أو إذا كانت المصانع ستقدر على تنفيذ النتائج التي سيوصل لها أم لا . إن كل المطلوب هو أن تستحضر الأموال ، والأموال سوف تجلب التجهيزات والعقول ولو من وراء البحار ، ومن هنا يمكن عمل أى شيء .

هذا ما يجب أن تعيه أى دولة فقيرة: أن لا تتحجج بفقرها وتخلفها ، وأن تتجاهل صيحات السخط داخلها عن أنها في حاجة لكل مليم واحد لتدبر الاحتياجات الأساس للناس فيجب أن تكون أكثر بعدا في النظر وترى أنها قادرة بمجرد أن تقتطع جزءا من ناتجها القومي ، وتخصصه للأبحاث أن تبدأ خلق صفوة علمية ، ثم صفوة إنتاجية ( في هيئة مصانع صغيرة جيدة التجهيز ) ، تنطلق في انفصال شبه كامل عن المستوى التقنى العام المتوسط أو المتواضع للبلد ، إن له يكن الأفكار والأوضاع الاجتماعية له . إن هذا يكون استثمارها الكبير المستقبلي ، الوحيد المضمون العائد .

إن من صنعوا طريات الجيل الخامس ولب ثورته ، هم حفنة من البرمجيين الصغار أو حديثى التخرج ( أسموهم ألله الساموراى الأربعون ) ، يقودهم شخص واحد متوسط العمر اسمه الدكتور فوتشى ، وإنفاقهم الكلى لا يتجاوز عشرات قليلة من ملايين الدولارات . فهل لا تقوى الدول الفقيرة على ذات الإمكانات المادية هذه ، خاصة إذا تعاونت فيما بينها ؟ ما أصعب وأكثر حرجا هو الموارد البشرية ، فالتعليم في بلد فقير لا بد وأن يكون مترديا بطبيعة الحال ،

لكن المفترض ، أو ما يجب افتراضه ، أن العزيمة التي تولدها الرغبة في الفكاك من الفقر ، هي أقوى من عزيمة أي ساموراي !

# الفصل الثالث قانون رقم ٣ : من الغباء ألا تسرق تقنية الأخرين

أعلنت الياپان عن مشروع الجيل الخامس فائق الطموح في مجال الحواسيب في أكتوبر ١٩٨١ وفي صيف ١٩٨٢ اكتشفت فضيحة كبرى حول تورط بعض رجال شركات الإليكترونيات الياپانية في سرقة أسرار تقنية من شركة الحواسيب الأميركية الأولى آى . بى . إم .

كان رد فعل الرأى العام الأميركى ، طبعا بخلاف السخط وصيحات الغضب ونبرة التعالى ، أن الياپان غير جادة فى مشروع الجيل الخامس ، وأنهم لا يملكون لا العلم ولا الخبرة ولا الموهبة لإنجاز شيء كهذا بدليل أنهم يحاولون سرقة بعض الأسرار من هنا وهناك . وهذا الرأى يبدو بليغ المنطق قويا واضحا ومقنعا ، لكن هناك من له رأى مخالف . من أولئك كان فايجينباوم وزميلته المؤلفان الأميركيان لكتاب ' الجيل الخامس بها ، لا توجد لدى أى مؤسسة أخرى فى العالم ، ومن ثم لا يمكن سرقتها ! '

في الفصل السابق حللنا التناقض بين كون جاجارين يحلق في الفضاء بينما دولته تكافح الفقر والبداءة ، وكان التفسير أن الأمران مستقلان (كدوال جبرية) عن بعضهما البعض . حل اللغز الياپاني من الممكن أن يسير على غرار نفس الطريقة التي تم بما حل اللغز السابق : إن ابتكار التقنية شيء وسرقتها شيء آخر ، ولا علاقة بين الاثنين . بمعني أن لا تعارض بينهما ، وبمعني أن إحداهما لا تغني عن الأخرى . الياپان تنفق مئات الملايين من الدولارات على حلق تقنية فائقة لصلائد جيل جديد خارق من الحواسيب لكنها لا تمانع في ذات الوقت ، في سرقة تقنية أقل طموحا لأنواع أبسط من الحواسيب ، لأنها تريد توفير إنفاق بضعة ملايين على الأبحاث المؤدية اليها . لا مشكلة ولا تناقض في هذا على الاطلاق . التناقض الوحيد الممكن هو أن تتقاعس عن نقل أي تقنية حديثة تصل إليها يداك .

إن كل تقنية دول شرق آسيا ، أو ما يسمى بالدول حديثة التصنيع ، تعتمد على نقل تقنية الغرب . فى دائما ما هو أبعد من مجرد هذا النقل ، الذى سيضعهم فى الذيل دائما ، أو يجعلهم كمن يلهث للحاق بالغرب . فى واقع الأمر ، هم يفكون أسرار التقنية الحديثة ( أو ما يسمى بالهندسة العكسية ) ، لا ليعيدوا صنعها ، إنما ليفكروا كيف ينمونها ، أو على الأقل كيف يجعلونها أرخص . بعدها يعودون لغزو الغرب نفسه بسيل هائل من الموديلات المتطورة بأسعار زهيدة تشل سوق من المنتجات الغربية الأصلية نفسها . البداية الدرامية لهذا كانت اليابان التي سارت على هديها تلك الدول حديثة التصنيع ، وكانت فى الستينيات حين راحت السيارات اليابانية تغزو الأسواق الأميركية ، وبعد قليل أسفرت عن إغلاق أغلب مصانع السيارات الأميركية العربقة . والآن تنهال المنتجات الآسيوية بدءا من الأجهزة التليقزيونية والأجهزة الصوتية وكافة الأدوات المنزلية ، وحتى الملابس ، على كل الأسواق معلنة عن مولد ' نمور ' اقتصادية جديدة ، صارت أسماؤها معروفة حيدا مثل هونج كونج وتايوان وسنجافورة وكوريا وأخيرا انضمت إليها تايلاند التي كانت دون خط الفقر ربما قبل عامين فقط من الآن . كل ما تحتاجه هو دفعة مالية أولية ، تتأتى بالتركيز على

صناعة محلية وحيدة ترى فيها قدرة تنافسية عالمية (تايلاند هذه اختارت صناعة الجنس، وماليزيا تركز حاليا على زيت النخيل، وإندونيسيا على أخشاب الغابات، وكلها تقترب من وضعية شبه احتكارية عالميا). تلك الدفعة الأولية تتيح لك إقامة البنية التحتية كالاتصالات وما شابه زائد الإنفاق على تعليم بعض الصفوة، وهما الأمران الضروريان لقدوم الاستثمارات الصناعية تلقائيا بعد قليل، من دول الجوار المتقدم كاليابان، أو حتى من الغرب.

إن 'التقليد ' هو القانون الثالث في حقل البحث العلمي المعاصر المحافل بالغرائب والأعاجيب . لكنه ' تقليد ' من نوع خاص جدا ، لا يقل في ابتكاره أو ذكائه أو علميته ، عن ابتكار أو ذكاء أو علمية أصحاب المنتج الأصلى . لم ينكشف الحجم الحقيقي لنشاط سرعة التقنية عالميا إلا في عام ١٩٨٥ ، حين علق ريتشارد پيرل مساعد وزير الدفاع الأميركي على المحاولات المتكررة لسرقة الأسرار التقنية العسكرية قائلا : ' إن الكتلة الشرقية قد وفرت ما لا يقل عن ٥٠ بليون دولار من نفقات البحث والتنمية عن طريق سرقتها من الغرب ' . في ١١ نوفمبر من نفس العام صدرت مجلة نيوزوييك وعلى غلافها لقطة مكبرة لرقاقة إليكترونية ، وعنوان بارز ' سرقة التقنية العالمية ' . من الحقائق التي احتواها الموضوع أن الاتحاد السوڤييتي قد نشر عشرين ألف عميل مدرب على نطاق العالم -حسب تقديرات أجهزة المحابرات الغربية- لاستعارة أو شراء أو سرقة ما يحتاجونه لمنافسة الغرب والتفوق عليه . وتستطرد المجلة : ' بعبارة مختصرة : لقد جعل السوڤييت من قرصنة التقنية بيزنسا رائحا للغاية . إن نطاق القرصنة أصبح واسعا وغريبا أحيانا . فهو يشمل بالطبع الأسرار العسكرية التقليدية . لكن يتزايد الطلب بصورة فائقة على المنتجات ' ثنائية الاستخدام ' ( تقصد عسكريا ومدنيا ) ، ومنها المعادن الجديدة والخزفيات وتقنية الليزر والألياف الزجاجية ، وفوق الكل الحاسوب ومكوناته . . ! وهزي الدفاع كاسپار واينبيرجر يقول : نحن ندعم المجهود العسكري السوڤييتي دون أن ندري ' .

ثم تتحدث عن بعض أشهر القراصنة مثل الألماني ريشارد موللر والسويدى سڤين-أولاف هاكانسون فتقول ' يعتقد أن قيمة ما نجح الاثنان وحدهما في نقله يكافى ثلاثين بليونا من الدولارات ، من بينهما تخطيطات كاملة لمشروع لأشباه المواصلات ' ...عزيزى القارئ : هل تقارن هذا بأى عملية سرقة أخرى في تاريخ الجحرة ؟

والواقع أن الولايات المتحدة راحت منذ عام ١٩٨١ تفرض قيودا متزايدة على تصدير التقنية ( بالطرق المشروعة طبعا ) ، فيما سمى به ' العملية : الخروج ' . وهى خطة جمركية ضخمة تكلفت عشرات الملايين ، تشتمل على شقين : الأول مضاعفة الرسوم على تصدير التقنية ، الثانى وهو الأهم الرقابة على تعاقدات الشركات الأميركية فى هذا الصدد . وحتى آخر عام ١٩٨٥ ، رفض نحو ٨٠ طلبا لتصدير التقنية ، منها الخرفيات الجديدة وبرامج حواسبية معقدة ، كان يصرح بخروجها من قبل وتقول النيوزوييك فى نفس العدد المشار إليه : إن هذا تسبب فى أن رفع السوڤييت ميزانية الأبحاث بما يوازى ٦ بليون دولار على الأقل ، إن لم يصل الرقم فى تقديرات أخرى إلى نحو ١٣ بليون دولار ' . الحقيقة أن الجملة ، متأثرة بأجواء عصر ربحان ، تجاهلت أن الدول الشرقية ، ليست هى قراصنة التقنية الوحيدين ، كما أظهرتما فى ذلك التحقيق الصحفى . فاسرائيل صنعت طائرة الكافير بالسطو على تصميمات الميراج من مصانعها السويسرية . وكوريا الجنوبية ، وعامة كل الدول الحديثة التصنيع ، أنشأت مراكز علمية متخصصة فى أصول الهندسة العكسية ، أى كيفية نقل التقنية للآخرين وتنميتها وإعادة إنتاجها . واليابان نفسها كما ذكرنا سرقت الكثير من تقنية السيارات كيفية نقل التقنية للآخرين وتنميتها وإعادة إنتاجها . واليابان نفسها كما ذكرنا سرقت الكثير من تقنية السيارات والإليكترونيات من أميركا أو غيرها ، ناهيك عن أنها الأستاذ الأكبر فى هذا الجال ، والرائد الأول فيه . بل أن الولايات

المتحدة نفسها تعد أحد لصوص التقنية ، الأمر الذى انفضح أحد أمثلته فى سبتمبر ١٩٨٨ حين فرضت عقوبات اقتصادية ضد العراق بحجة استخدامه للأسلحة الكيميائية ضد الأكراد ، فأفصح الرئيس صدام حسين عن السبب الحقيقى ، فاذا به رفض العراق لمساومات أميركية للحصول على تصميمات الدبابة السوڤييتية 'تى ٧٢ ' مقابل مدافع ثقيلة !

إن ما كشفت عنه أحداث ١٩٨٥ هو فقط ، ذلك الحجم الهائل للانفاق على البحوث العلمية ، والذي يمكن توفيره عن طريق السرقة . لكن السرقة . أو القانون الثالث للبحث العلمي — تترابط مع حقيقة التغير السريع والذي يجعل من البحث العلمي سر وقوة وثراء الأمم -القانون الأول- لتخلق واقعا أشد غرابة من كلا الحقيقتين منفردتين . والبديهي أنه يجب دائما أبدا أن يقف وراء كل هذا نظام تعليمي قوى ، يركز على النوعية أكثر منه على الكم ، ويركز على إرسال الطلاب للغرب رغم تكلفة هذا العالية ، ولدينا أمثلة جيدة كثيرة حتى في بلاد هائلة السكان منخفضة الناتج الداجن للفرد كالصين والهند مثلا . ولعل هذا هو لب القصيد ، ونقطة الانطلاق لكل إصلاح ، ولب المعاناة في بلد كمصر مثلا ، قرر الانفتاح على العالم فلم ( ولن في الجرى المنظور ) يجد إقبالا يذكر من الشركات التقنية الكبرى على عكس ما نراه مثلا في الدول الآسيوية المذكورة ، رغم كل ما يقال عن اصلاحات ضريبية وتشريعية ... إلخ . فالاستثمارات — لا سيما الصناعية منها- لا تأتي إلا من أجل شغيلة رخيصة أنتجها حتما نظام تعليمي عالى الكفاءة .

في يوم الأربعاء الثالث من أغسطس ١٩٨٨ ، استقبل الرئيس السوڤييتي أندريه جروميكو ، وزير الدفاع الأميركي فرانك كارلوتشي ، وتناولا غداء وديا في مصيف الرئيس في بلدته باساندرا بشبه جزيرة القوم . وبعد هذا الغداء استقل الوزير طائرته لزيارة قاعدة سيباستبول مقر قيادة الأسطول السوڤييتي في البحر الأسود ، مسجلا بذلك سبقا خاصا من نوعه : أن يكون أول أجنبي تطأ قدماه أرض هذه القاعدة . تخيل أن يكون هذا الأجنبي الأول هو الرجل الأول في جيش العدو الأول ! الأكثر إثارة في الأمر أن كارلوتشي أصبح أيضا أول أجنبي يجلس إلى مقعد القادفة السوڤييتية بالغة السرية ' بلاك چاك ' ، وهي أكبر وأحدث طائرة ستراتيچية يمكنها الضرب في العمق الأميركي .

من السذاجة تخيل أن انتهاء الحرب الباردة هو السر وراء هذه المشاهد التي كانت من قبيل الأحلام . فالواقع أن أصدق الأصدقاء لن يسمح لك بالجلوس في قلب أسراره التقنية . التفسير الوحيد المقبول أن ما رآه كارلوتشي ليس أسرارا تستحق السرقة أصلا . إن كل ما تم انجازه فعلا لا يصبح بعد من قبيل الأسرار . وقد ذكرنا من قبل أنهم يقدرون أن التفوق به ٢ شهور يساوى فرصة تنافسية عالية و ١٢ شهرا تعني اكتساحا للسوق . بمعني آخر إن كلمة السرقة أو التحسس التي كانت تنطبق على كل سلاح وكل معلومة عسكرية ، أصبح لها مدلول آخر اليوم : السرقة أمر مهم فقط في المرحلة التي تسبق إتمام المنتجات . بعد هذا إلق بها حتى لأعدائك ، وتأكد أنهم لن يفلحوا في صنعها قبل ٦ شهور أو عام كامل ، وهي فترة كافية جدا لتكون أنت قد صنعت منتجات جديدة تماما ، تلغي ما عملته أنت نفسك من قبل . بمعني آخر السرقة هي شي مطلوب أو مطلوب فقط ، من داخل مختبرات الأبحاث . لا أهمية له في أي مجال آخر لدى المقارنة ( بما فيها السياسة والحرب ) ، ولا أهمية تذكر له في مجال التقنية ، بمجرد الانتهاء من الأبحاث ودخول طور الإنتاج والتسويق .

كل هذا يقول حقيقة موجزة نهديها لصحفنا التي تولول دائما ، حين تكتشف أن ثمة هيئات غربية أو اسرائيلية تقوم بجمع المعلومات علنا داخل بلادنا : إن ' الجاسوسية المعاصرة ' تشمل جمع المعلومات - كل المعلومات وفي كل المجالات لأنها المادة الخام لقوة وثراء الأمم ، وكونهم يقومون بهذا داخل بلادنا ، فالأمر دلالة واحدة هي أنهم بلاد متقدمة ، وإنزعاجنا للأمر له أيضا دلالة واحدة هي أننا متخلفون . فقط حربوا أن تجمعوا المعلومات عنهم وسوف ترون إن إنزعجوا بالولولة أم بطرق أخرى !

على ذكر السرقة نروى واقعة كان لها أثرها المدوى في حينها ، أثناء دورة سول الأولمبية عام ١٩٨٨ . إنها قرار اللجنة التنفيذية للجنة الأولمبية بايقاف العداء الكندى بن چونسون مدى الحياة . والدوى سببه أن چونسون هو أسرع عداء في العالم بل وفي التاريخ وصاحب الأرقام القياسية لسباق المائة متر وبعض سباقات أخرى . كان السبب هو تناوله مادة الستانوزولول المنشطة . ومنحت الميدالية المسحوبة منه إلى منافسه الأميركي كارل ليويس الوديع المهذب ، الذي راح يحتفل بها في إحدى كنائس سول .

إلى هنا بدأت الصورة كالآتى : أولا : إن چونسون ليس أسرع عداء فى العالم لأن أرقامه جاءت عن طريق التزوير . وثانيا : أن الأخلاق تكسب دائما ( وهذا ينقض ما يقوله حتى الآن عن السرقة فى المجال العلمى ) .

لكن المفاجأة الحقيقية في قصة بن چونسون ، جاءت بعض عزله ببضع ساعات . حين أحاط الصحفيون بمدرب كارل لويس ، وراحوا يمطرونه بالأسئلة لمعرفة تعليقه على ما حدث ورأيه في البطل المعزول هنا جاءت إجابته الصاعقة غير المتوقعة : ' إن بن چونسون عداء عظيم ، وكم أنا مشفق عليه لأنه محاط بمثل هذا الطاقم من المدربين والأطباء ممن يخطئون في إعطاء الجرعات المنشطة في الأوقات المناسبة '! ببساطة كان يقصد أن يقول الآتى : ' نحن نعطى عداءنا لويس المنشطات تماما مثلما يعطون چونسون ، وحيث أن چونسون قد فاز في السباق المتكافئ ' الشريف ' ، فهو الأعظم بالفعل . الفارق هو إنني أعطى المنشطات بحيث لا يستطيع أولئك الأغبياء اكتشافها ، الذين لا أعرف إلى متى سوف يصرون على حرمان الإنسان من الاستفادة من المبتكرات المدهشة كالستانوزولول أو غيره ' .

الخلاصة: إن الأخلاق حسرت وسوف تحسر دائما كل معركة وضعت نفسها فيها في مواجهة العلم والمستقبل، أو بمعنى أصح: إن من هنا تأتى الأخلاق الجديدة دائما. إذن فمعركة الأخلاق الحقيقية ليست مع العلم، إنما مع نفسها . عليها أن تطور ذاتها ، وتبحث للإنسان عن أخلاقيات جديدة تلائم المستوى التقنى للعصر . وعصر حضارة ما بعدالإنسان ، يعرف من الأخلاق فقط تلك الأخلاقيات العملية تماما ، الأخلاقيات التي تؤمن بسمو الهدف ، ولا تتلفت للتماحيك حول مشروعية الوسائل . هذا قانون سارى المفعول شئنا أم أبينا ، عملنا به أم عزفنا عنه ، عرفناه أو حتى لم نسمع عنه . نحن نقول هذا ، والأرجح أننا لسنا أشرارا أو لا أخلاقيين ، إنما فقط لأننا نريد أن نظل مدى الدهر النصف المظلم من هذا الكوكب .

#### الفصل الرابع قانون رقم ؟ : افعل كل شيء في الخفاء

الآن أصبحت شوارع ديترويت بالغة القذارة ، وتقع كلها تقريبا تحت سيطرة العصابات المسلحة . مصانع السيارات العربقة صارت وكرا للجريمة والعقاقير ، وارتفعت نسبة البطالة لحد مخيف . النشاط الكبير الوحيد هو ' مؤسسة الأبحاث السرية ' . ورغم أنها هيئة علمية محضة ، لكن لها دورها الحاسم اقتصاديا ، ولها تأثير مؤكد على كافة القرارات المصيرية للمدينة منذ شهور ، وتلك المؤسسة تحاول أن تجد حلا لمشكلة العنف ، هذا لأن إدارة المدينة قررت بدء الإعداد لتنفيذ مشروع استثمارى ضخم يستوعب الأيدى العاطلة ، وذلك بتعاون واشراف وكالة ' الهاسا ' (هي كما يدل اسمها هيئة مقاربة لوكالة الفضاء الناسا ) .

ومن هناك راح ديك چونز نائب رئيس المؤسسة يشرف بنفسه على مشروع كبير يستهدف إنجاز روبوت فائق التدمير ويستطيع التعرف على المجرمين . لكن تجربة هذا الروبوت أمام مجتمع مجلس الإدارة صادفتها بعض المشاكل الجوهرية . في هذه اللحظة يتقدم عضو شاب اسمه بوب مورتون ، يهمس في أذن رئيس المؤسسة الكهل بفكرة جديدة ، بينما لاحظ الحاضرون أن نائب الرئيس يهرول خلفهما طالبا فرصة أخرى لمشروع الروبوت .

أسفرت هذه المنافسة عن تأييد الرئيس لفكرة بوب مورتون الجديدة ، وهي شحن ذاكرة إنسان قوى البنية ، بكافة المعلومات عن عالم الجريمة ، مع إلباسه زيا كاملا لا يخترقه الرصاص ، ثم إطلاقه في الشوارع بعد ذلك . ما يهمنا هنا ليس أن فكرة مورتون هي تنويعة ما على الجيل السادس للحواسيب التي تكلمنا عنها في الباب السابق ، إنما طريقة تفكير مورتون التي شرحها بعد قبول مشروعه : ' جهز ابتكارك جيدا وادرسه تماما . أنت تعلم أن هناك ثغرة ما ، سوف تحدث في النظام في مكان ما في وقت ما . عليك أن تأخذ مشروعك وتقف هناك لحظة حدوث تلك الثغرة ' .

ما سبق كان قصة فيلم 'روبوكوب' أو 'الشرطى الآلى 'الذى عرض في أميركا في الأيام الأخيرة لعام ١٩٨٧ . وكما هو واضح ، فإنه يعطينا فكرة جيدة عن بعض مبادئ البحث العلمي اليوم . المبدأ الأول أنه لا مبادئ للبحث العلمي فمحركه الداخلي الأوحد هو الابتكار ، فقط الابتكار ، أى العملية والپراجماتية المطلقة ولا شيء آخر . وأعتقد أننا تحدثنا عن هذا النوع من 'الانتهازية' في الفصل السابق . لكن ثمة صفة ملازمة أخرى للبحث العلمي ، ألا وهي مبدأ السرية ، تحدث عنها الفيلم راسما حدودها القصوى أو أبعادها الحقيقية اليوم ، حتى وإن مزجها ببعض المبالغة أو التهكم . إن المؤسسات السرية التي تنتشر في عالمنا الواقعي حاليا ، سوف تصبح بعد قليل هي النشاط الاقتصادي رقم البلاان المتقدمة . واسم المؤسسة غني عن الدلالة : 'مؤسسة الأبحاث السرية' نعم هكذا بصراحة مرحة لعلها تذكرنا بالحكاية الشهيرة لمحطة الأتوبيس المسماة المطار السرى في مصر قبيل هزيمة ١٩٦٧ ! الأعجب من هذا أن أحد أعضاء المؤسسة الصغار ، يقوم داخلها بأبحاثه الخصوصية بصورة سرية لا تعرف عنه شيئا من الأصل . ثم أنها حين تعرف ماذا كان يفعل لا تعاقبه ، إنما تضع بين يديه كافة الإمكانات لتنفيذ بحثه ، ويوالينا الفيلم بعد ذلك بأحبار المسيرة تعرف ماذا كان يفعل لا تعاقبه ، إنما تضع بين يديه كافة الإمكانات لتنفيذ بحثه ، ويوالينا الفيلم بعد ذلك بأحبار المسيرة المظفرة لذلك البحث الخفي وتطبيقاته ، بل وانتقامه من نائب الرئيس ذلك الشخص العاجز تقليدى التفكير ، الذي

(رغم كونه عالما) يقف في وجه الروح الحقيقية للبحث العلمي بجموحه الذي لا يكبح ، وأخلاقياته الجديدة التي لا يكاد يفهمها أو يتفهمها أحد بعد .

إن السرية هي القانون الرابع للبحث العلمي اليوم ، وهدفها هو على الأقل إجهاض محاولات السرقة التي يحاول المنافسون القيام بها . وكما ذكرنا من قبل فإن جهود السرقة تكون مؤثرة وخطيرة إذا نجحت في اختراق مرحلة الأبحاث ، وتكون أشعف أثرا في المراحل التالية ، فبالتالي نجد أن السرية تكون مطلوبة لأقصى درجة ممكنة في تلك المرحلة بالذات ، وتصبح لا تستحق ما ينفق عليها في المراحل التالية .

هذان الدرسان يطبقهما ريتشارد نيكسون في كتابه ' ١٩٩٩ — نصر بلا حرب ' في مجال آخر هو السياسة: 'هناك من يجادلون بأن الولايات المتحدة يجب ألا تدخل في عمليات سرية ، وخاصة بعد كارثة فضيحة إيران-الكونترا . إن انفتاح الإدارة على إيران لم تنته إلى الإخفاق بسبب أنه كان عملية سرية . ولكن لأنه نفذ بطريقة غير كفء ' . أما الدرس الثاني وهو كون السرية أمرا مؤقتا دائما فيقول عنه : ' إن الهواة بمعنى الكلمة ، هم الذين يمكن أن يتخيلوا أن مثل هذه الصفقات يمكن أن تظل سرا ' . والآن لا نريد أن نجادل القارئ كثيرا في أى من الجالين ( العلم أو السياسة ) تكون هذه القوانين أشد خطورة وأثرا .

يمكن اعتبار مشروع مانهاتان الأميركي لصنع القنبلة النووية هو فجر مشروعات البحث العلمي السرية الكبيرة . ثم تلاه إنشاء مؤسسة راند منذ الخمسينيات الخاصة بالأبحاث الستراتيچية في مجال العمليات . لكن الواضح أن التفسير المحتمل للسرية آنذاك كان هو الطبيعة العسكرية الخاصة ، وأن أهداف تلك المشروعات هي تحقيق التفوق في مجال القوة الحربية . لكن اليوم تختلف مبررات السرية وأصبحت تلك النقطة المحورية في السباق هي السوق ، وليس مجرد امتلاك الابتكار الجديد وعدم امتلاك الآخرين له . والمحصلة الفعلية أن السرية لم تقل ، إن لم يكن قد تم الإمعان فيها .

وقد أشرنا من قبل للمشروع الأميركى MCC المناظر للجيل الخامس. فيه أصبحت السرية العقبة الأولى أمام تقدمه (صدق أو لا تصدق). فالدوائر البحثية السبع لا تعرف أى منها شيئا إطلاقا عما يجرى فى الست الآخريات. ومع تقدم الأبحاث لا بد من تحديد ماذا يرسل وماذا لا يرسل للشركات العشرين أصحاب المشروع ومموليه. بالطبع ليس لأن صاحب المال من حقه أن يعلم فيم تم إنفاق ماله ، بل من أجل إخراج نتائج البحث على هيئة تقنية مصنعة ، وهي الشيء المهم للشركات بطبيعة الحال.

واليوم أصبحت السرية العامة براعة تقنية في حد ذاتها ، لها علمها وفنها في نفس الوقت ، وغالبا ما ستصبح قريبا أحد المقررات المعروفة في كليات الهندسة ، وربما تصبح تخصصا بأكمله . والتفتيت كما رأينا للتو هو أحد أهم مبادئ هذا العلم . بل أن الشخص المهيمن قد لا يكون له الحق بالضرورة في الاطلاع على كل شيء ، فقد تنحصر مهمته في معرفة ما هي النتائج التي تم التوصل اليها من خلال الحصول على إجابة بنعم أو لا على أسئلة محددة سلفا بواسطة خبراء السرية وليس له أن يتجاوزها . أما تقييم التفاصيل فقد يعهد به في هيئة مهام جزئية محددة ، يراجع فيها المختص ما تم إنجازه في ضوء الهدف الجزئي المحدد ، ويعيد توصية الباحثين بما يرى وهكذا .

والتقنية الخاصة بالسرية تبدأ في الإجراءات الآلية للتحقق من الشخصيات ومنع الدخول والخروج دون اثبات بصمات معينة تتعرف عليها الآلة ( بصمة الصوت تطبيق معروف في هذا الجال ) ومن التقنيات المعروفة أساليب حفظ المعلومات داخل الحواسيب بطريقة لا تسمح بالاطلاع أو التعديل الا للمختصين... إلى آخر طرق أمن المعلومات .

وأحد مهام السرية هو بطبيعة الحال التحقق الدائم من إخلاص أولئك الباحثين ، وضمان عدم تعرضهم لإغواءات أو لضغوط خارجية . وقد يحتاج الأمر أحيانا لعزل البعض نهائيا عن العالم الخارجي طوال فترة البحث ، وربما بعدها فترة معينة .

الجانب الآخر لهذا هو مهمة حماية العلماء . والمصريون مثلا لديهم مرارة خاصة تجاه هذا الأمر من كثرة ما قرأوا أسماء علمائهم في صفحات الحوادث ، بغض النظر عن كونما واقعا أو أساطير حاكتها پارانويات نظرية المؤامرة . والحماية جزء من 'علم ' السرية المتقدم ، لها بالطبع أصولها وإجراءاتها . فقد أصبع القتل سلاحا معتمدا ومعروفا في مجال البحث العلمي هدفه الأساس ( خاصة في حالة عدم إمكان السرقة ) إفساد خطط المنافسين لا أكثر ولا أقل . ولا تواجه الدول المتقدمة هذه المشكلة كثيرا لمهارتها في تطبيق تلك الأصول العلمية . لكن في نفس الوقت هناك دولة متحلفة نجحت في المتقدمة هذه المشكلة كثيرا المهارتها في تطبيق تلك الأصول العلمي على نحو عام بأصوله وقوانينه الحديثة . تلك هي قصة القنبلة النووية الپاكستانية ، أو بصياغة أدق قصة عالم اسمه عبد القادر خان . كان عليه أولا معرفة الكيفية التي يتم كما إجراء اليورانيوم وتخصيبه وكيفية إنتاج الپلوتونيوم . فالتحق في ١٩٧٦ بشركة هولندية تعمل في مجال الأبحاث النووية ، لا بصفته عالما پاكستانيا ، بل كموظف بسيط هادئ متزوج من هولندية ، واستمر على هذا الحال لمدة ثلاث سنوات انكشف أمره في نحايتها ، لكن بعد أن قام بالمهمة المطلوبة . بعد هذا وزع الشغل داخل پاكستان على مراكز عمل الكستاني الرئيس والمسمى باسمه والواقع بالقرب من إسلام أباد أنه موقع بالغ التحصين ضد غزو أي دولة ، أو على المباكستاني الرئيس والمسمى باسمه والواقع بالقرب من إسلام أباد أنه موقع بالغ التحصين ضد غزو أي دولة ، أو على الصحفية التي يمكن أن يسمح لبعض الصحفيين بما ، ومن أشهرها حديثه مع الأوبزيرڤر عام ١٩٨٨ . والذي كشف فيه الصحفية التي يمكن أن يسمح لبعض الصحفيين بما ، ومن أشهرها حديثه مع الأوبزيرهر عام ١٩٨٨ . والذي كشف فيه عن الأجزاء المثيرة من قصته .

على أن لموضوع سرية للأبحاث وجه آخر مختلف تماما غير حماية الشغل من سرقة المنافسين لأسراره أو إفسادهم إياه بطريقة أو بأخرى . ذلك هو ضرورة أن تحمى شغلك ممن تعمله من أجلهم ، أى من شعبك الذى تريد من خلال أبحاثك السرية زيادة صادراته وقوته ورفاهيته .

فى كل بلد توجد مؤسستان على الأقل ، تتخذان موقفان محافظا للغاية تجاه البحث العلمى . الأولى هى المؤسسة الدينية والثانية هى الپرلمان . والبديهى أنه من المستحيل الشغل وأولئك يعلمون ماذا تفعل . فرجال الدين المحافظون سيحرضون كل الشعب ضدك ، والپرلمانيون سيتشدقون بأنهم الأوصياء على مال الشعب ، إن لم يثبتوا أنهم الأوصياء على الإنسان نفسه ، كما رأينا فى قصة الپرلمان الأوروپى مع الهندسة الچيينية .

كل هذه المشاكل تحلها السرية ، عدا شيء واحد ، هو الحاجة لمال الشعب لانفاقه على البحث العلمي . وعامة فهذه المشكلة أقل حدة في البلدان المتقدمة ، بحكم أن تلك المؤسسات أصبحت أقرب لإدراك خطورة الموقف من

نظيرتما في البلاد المتخلفة . وكثيرا ما ترى الخلافات وقد احتدمت بين الرئيس الأميركي والكونجرس حول تمويل الأبحاث العسكرية الجديدة ، لكنها عادة ما تسفر في النهاية عن الموافقة ( المشروعات تلك ، مثل مشاريع الفضاء المتعاقبة أو الأبحاث الجرثومية أو برنامج حروب النجوم ، تتكون عادة من أبحاث علمية متنوعة ، تؤدى في النهاية لتطبيقات مدنية متعددة ، لذا تمثل عماد البحث العلمي ككل ، وليست مجرد أبحاث عسكرية محضة ) . أما في فرنسا فقد رأينا في أحد الفصول المبكرة للكتاب نموذجا آخرا لتفتح نظرة الرأى العام تجاه البحث العلمي ، وكان للأحزاب السياسية المتعارضة دور مهم في تحقيق ذلك ، من خلال دعوتهم لاضطلاع الدولة ( أي مال الشعب ) ممهمة البحث العلمي .

لكن لنفترض الآن أنك دبرت الاعتمادات الكافية سواء من مال الشعب ، أو من إقناع الشركات الخصوصية بإجراء أبحاث سرية معينة ، وأنجزت فعلا مشروعك في الخفاء كما رجال العصابات ، فستواجهك حتما مشكلة الإعلان عنه للمرة الأولى . لكن في عصر وسائط الاتصال الحديثة لن تستعصى مشكلة كهذه على الحل . سواء أردت أن تعلن عن عنوان مشروعك السرى قبل بدايته ، أو أردت الإعلان عن نتائج مشروع انتهى بالكامل ولا يعرف أحد شيئا عن وجوده أصلا ، فالطريق المضمون هو أن تنظم مؤتمرا علميا - لا مؤتمرا صحفيا- تدعو له العلماء من مختلف العالم بحكم اهتمامهم ، كذا صحفيي الأقسام العلمية في الصحف والمجلات وشبكات التليفزيون ، وهم أناس تضمن عادة تفهمهم واستنارتهم وحبهم للعلم والتقنية . لا بأس أيضا إن دعوت مفكرين أو كتابا أو شخصيات عامة مؤثرة إعلاميا ، تثق في إنحيازها للتقدم العلمي . بعد هذا سيحدث دوى إعلامي عالمي مرحب ومؤيد لمشروعك ، ومنبهر به . والانبهار إنحيازها للتقدم العلمي . بعد هذا سيحدث دوى إعلامي عالمي مرحب ومؤيد لمشروعك ، ومنبهر به . والانبهار عدوى ، سرعان ما ستسرى في أوساط العامة ، وستلحم ألسنة المؤسسات المحافظة ، إن لم ينبهروا هم أيضا . بعد هذا ادهب لتنام مسترح البال ، فبقية المهام سيقومون بها قانون ماكس پلانك : أن الحقيقة العلمية لا تنتصر باقتناع معارضيها بأن يبصروا النور ، إنما لأن أولئك يموتون في النهاية وينشأ حيل حديد تعود تلقائيا عليها ، في الصباح التالى البذأ التفكير في مشروعك السرى الجديد!

### الفصل الخامس اليايان كنموذج تطبيقي

يقول المؤلفان الأميركيان لكتاب ' الجيل الخامس ': 'إن الآلات التي تستطيع تكبير قدرة المعرفة بالمقارنة بالقدرات المعرفية للإنسان ، تستطيع تكبير كل الأبعاد المحتملة لكلمة ' قدرة ' وكلمة قدرة power بالإنجليزية تعنى في نفس الوقت ، السلطة والنفوذ والجاه والثراء ، والمؤلفان يعنيان هذا بالطبع ، لذا يفردون في ثلث الكتاب الأخير فصلا باسم ' لماذا يفعل اليايانيون كل هذا ؟ '.

على أن الإجابة على هذا السؤال قد يكون لها جذور جغرافية وتاريخية لم يتعرض لها الكتاب المذكور . فالياپان بلد يتكون من جزيرة كبرى اسمها هونشو ، وثلاث جزر متوسطة هى هوكايدو وشيكوكو وكيوشو ، زائد عدد كبير من الجزر صغيرة الحجم . مساحة الياپان الكلية تبلغ ٣٧٠ ألف كيلومترا مربعا ، وهى تزيد قليلا عن ثلث مساحة مصر ، وتماثل حوالى ٤ ./ من مساحة الولايات المتحدة الأميركية أو ١٠٥ ./ من مساحة الاتحاد السوڤييتى .

أغلب مساحة الياپان جبال بركانية فضلا عن كونها شديدة الانحدار ، ومن ثم فان المساحة الصالحة للزراعة فيه لا تتجاوز ١٥ ./ من المساحة الكلية ، بل أن هذه الأرض نفسها ضعيفة الخصوبة . والموارد المعدنية والطبيعية في الياپان هي أيضا شديدة الضآلة وتكاد تنحصر في الثروة السمكية ، وفي الفحم الذي لا يغطي أكثر من ربع احتياجاتها في مجال الطاقة ، وتضطر لاستيراد الباقي كپترول من الخارج .

رغم هذا فالياپان عبر عصور الإقطاع والصناعة وحتى نهاية الحرب العالمية الثانية ، كانت دائما البلد الأقوى بين جيرانها الأوسع مساحة وسكانا وثراء ، بل كانت غالبا ما تحتل البلاد الجاورة ، بما فيه غزوها المتكرر للصين . ويحمع المؤرخون لدى تفسيرهم لهذه الظاهرة على أن الشعب الياپاني يتميز بتجانس ثقافي فائق . ولا يوجد مثل هذا التجانس في شعب بهذا الحجم ( ربما عدا جمهوريات شمال الصين ) .

فى تاريخ الياپان مشهد درامى من النادر -إن لم يكن من المستحيل- أن يجود التاريخ بمثله . فى اليوم الثابى من شهر سبتمبر ١٩٤٥ ، أعلن الإمبراطور هيروهيتو استسلام الياپان بلا قيد أو شرط . وفى مساء نفس اليوم كان الشعب الياپاني شبابا وفتيات يستقبلون جنود قوات الچنرال ماكارتر بالترحاب والزهور ويتبادلون معهم الأنخاب فى شوارع وحانات طوكيو . لا بد أن ثمة قوة خفية التى توحد شعبا كهذا ، بل وتحول أفكاره وعواطفه بين يوم وليلة بهذه الصورة ، من أقصى درجات الإنفعالية والعزة والكرامة ، إلى أقصى درجات الموضوعية والتسامح ونسيان الماضى ، إن لم نقل طمس ما يسمى بالهوية القومية نفسها! ترى هل التفسير هو أنه شعب يعيش فى رعب دائم من بركان آزاما ، أو ذلك الزلزال الشامل كل ستين عاما ، أو إعصار التايفوون الحلزوني كل سنة ، وأن هذا جعل له طبيعة نفسية خاصة ، تخلق ارتباطا اجتماعيا غريبا يوحدهم ضد الطبيعة وضد الفناء ، ومن ثم يوحدهم فى مواجهة تحديات الحاضر والمستقبل ، وهذا أضعف المتوقع ؟!

نعم ، ممكن . لكن الموضوع لا يتعلق بالتوحد ، إنما بتلك المرونة المذهلة في التحول !

يحاول أدوين رايشاور سفير الولايات المتحدة في الياپان في الستينيات ، أى بعد إنسحاب القوات الأميركية ، يحاول في كتابة ألياپانيون و الذى أصدره عام ١٩٧٦ ، أن يميز ما بين شيئين : توحد الياپانيين وجمودهم . فهم في نظره شعب موحد الضمير والأهداف والثقافة ، بل وشعب سهل القيادة للغاية ، ولكن ذلك لا يعنى بالمرة أنه شعب حامد أو غارق في الماضى أو حاهل ، بل بعكس كل هذا بالضبط . فهو منذ الأزل شعب عالى الثقافة ، يبحث عن الجديد دائما ، ويحب التطور ، ويتباهى كل ياپانى بأنه يتفهم الإنسان الأجنبي ويتعلم منه ويحاول إظهار ذلك أمامه . بمعنى موجز إن الصفات التي يتصف بها كل الياپانيين ، هى الولع بالتطور وهى جزء من ثقافته الموحدة لذا كان مدهشا أن يجد من ألغزاة ألأميركيون أنفسهم محل ترحيب الشعب الياپانى ، الذى ربما راح من صبيحة اليوم التالى مباشرة يسألهم عن أفكارهم في تحديث الياپان ، واعادة البناء بعد الحرب ، ويشتركان سويا في وضع الخطط وتنفيذها ، بل وترك عن أفكارهم في تحديث الياپان ، واعادة البناء بعد الحرب ، ويشتركان سويا في وضع الخطط وتنفيذها ، بل وترك للجنرال ماكآرثر نفسه مهمة كتابة الدستور الجديد للياپان بخط يده ، وهو دستور لم يعدل قط إلى اليوم ، وكأن الياپانيين يستنكفون أصلا الحصول على حق تعديل دستورهم بأنفسهم ! ببساطة : إن هذه الحيدة والعقلانية والتجرد التام من العواطف ، تذكرنا بالآلات الذكية التي يسبق الياپانيون العالم في صنعها ، أكثر ثما تذكرنا بسمات إنسانية تقليدية . وربما يأتي هواة النظريات الذكية التي يسبق الياپانيون العالم في صنعها ، أكثر ثما تذكرنا بسمات إنسانية تقليدية . وربما يأتي هواة النظريات الذكية التي يسبق الياپانيون العالم في صنعها ، أكثر ثما تذكرنا بسمات إنسانية تقليدية . وربما يأتي هواة النظريات الاحتماعية المغرقة بأبحاث تربط بين الأمرين من زوايا مثيرة قد لا يتوقعها أحد !

بعد الحرب بدأت الياپان برنامجا قويا للبناء الصناعى والاقتصادى أسفر عن معدلات نمو خيالية ، حققت مضاعفة الناتج الداجن الإجمالي كل ٧ سنوات . وبدأ الشعب يشعر بالازدهار الاقتصادى ، ويعيش حياة استهلاكية مرفهة بدءا من الستينيات ، ويستمتع جيدا بوقت فراغه لينفق فيه فائض دخله . ومما عزز هذا تماما الزيادة السكانية السنوية التي لا تزيد عن ١ ./ بسبب عدم وجود أية محاذير دينية ، وبسبب تغاضى الدولة عن تطبيق قوانين منع الاجهاض . منذ ذلك الوقت راحت السلع الياپانية ' الأجود ' و ' الأرخص ' تغزو أسواق العالم ، وكان أشهرها في الستينيات كاميرات التصوير وأجهزة الراديو والتليفزيون وسيارات الركوب . وحسب مجلة ' نيوزوييك ' عدد فبراير ١٩٨٨ ، فقد وصل نصيب الفرد من الناتج الداجن الإجمالي في عام ١٩٨٦ إلى نحو ١٣ ألف دولار . وفي يوم ما خلال عام ١٩٨٧ انقلبت الأحوال لتصبح الياپان أغنى دولة في العالم ، إذ أصبحت أصولها الوطنية في تماية ذلك العام ٤٣٠٧ تريليون دولار مقابل ٣٦,٢ للولايات المتحدة التي احتلت المركز الثاني ( طبقا لما أعلنته وكالة التخطيط الاقتصادى الياپانية وبثته دولات الأنباء في أغسطس ١٩٨٩ ) .

قبل عدة سطور وضعنا كلمتين بين أقواس هما الأجود والأرخص ، وهما يمثلان حجر الزاوية بالنسبة للمنتجات الياپانية التي تعيد إنتاج السلع الغربية بعد إضافة هاتين الصفتين لها ومفهوم أن هذا هو سر الطفرة الاقتصادية التي حققتها ما بين الخمسينيات والثمانينيات . لكن فايجينباوم وزميلته مؤلفي كتاب ' الجيل الخامس ' لا تعجبهما تلك الكلمتين . ويقولان صراحة إن الجيل الخامس ليس ' الأجود والأرخص ' هذه المرة ، بل هو ' المختلف ' لقد تجاوزت الياپان المرحلة التي يمكن أن توصف بالشغل الجاد والتنمية السريعة ... إلخ ، إلى مرحلة جديدة ، مرحلة تحول عصا القيادة العلمية للعالم إليهم ، والجيل الخامس للحواسيب هو أحد رموز هذا وليس أكثر . وفي فصل ' لماذا يصنع الياپانيون كل هذا ؟ ' يقول الكتاب المذكور : ' إن العالم كان مختلفا جدا قبل أن يخترع الناس الطريقة التي يسجلون بما لعتهم والتي سميت بالكتابة ثم تغير العالم من جديد حين أمكن توزيع هذه الكتابة على نطاق واسع وإلى مناطق بعيدة وبأسعار رحيصة ، بفضل

الصحافة المطبوعة . إن التكبير الكمى -والأفضل أن نقول التضخيم للقوى العقلية للإنسان ، والذى تمثله الآلات الذكية- يكاد يطل علينا بتغيير كيفى فى حياة الإنسان يصعب عليه تخيله . لكن الياپانيون حاولوا بالفعل تخيل هذا العالم ' .

هذا بالفعل مواصفات ومهمة القائد والرائد العلمى الذى نجحت الياپان أن تصل إليه وأن تضطلع به ، محاطة باحترام وتبحيل الدنيا كلها ، وأحيانا حسدها . أما الوجه الاقتصادى لهذه المهمة فقد عبر عنه أحد مسئولى وزارة التجارة الدولية والصناعة MITI في الياپان ، في حديث مع صحفى أميركى : ' أن لدينا موارد محددة ، ويهمنا أن يكون للتقنية الياپانية السبق عالميا ، حتى يكون لدينا نقود نشترى بها الطعام والبترول والفحم . لقد كنا حتى الآن نلاحق التقنية الأجنبية ، لكننا في هذه المرة ، سنصبح روادا للثورة الثانية في مجال الحواسيب . واذا لم نفعل هذا ، فستواجهنا حتما مشكلة البقاء على قيد الحياة ' .

أيضا ينقل مؤلفا ' الجيل الخامس ' منظورا ياپانيا آخر للجيل الخامس ، يرى فيه مجرد امتداد طبيعى لإنجازاتهم في مجال كفاءة اليد العاملة ، بنقله لجال آخر: تنمية كفاءة العقل البشرى . يقول الپروفيسور توهرو موتو-أوكا من جامعة طوكيو ، وأول من أعلن رسميا عن مولد مشروع الجيل الخامس في مؤتمر أكتوبر ١٩٨١: ' الياپان بلد تعوزه الأرض وتعوزه الموارد ، لكن لديه القوة العاملة المتعلمة المنضبطة عالية النوعية ، ومن المفروض أن نستغل هذه المزايا في أن نجعل من المعلومات ذاتها ، موردا يناظر بالضبط الطعام والطاقة '.

ببساطة ، لقد أدركت الياپان الدرس : دع مصانعك تنتج المستقبل ، تسود أنت العالم . أو بمعنى أصح : هى التي علمتنا هذا الدرس ، كما لم يسبق لنا أن تعلمناه ، وبكل الدرامية الممكنة .

من الطبيعى أن التحدى الياپانى للعالم فى الصناعة التقليدية أو الصناعات الإليكترونية الحديثة أو فى تقنية المعرفة المستقبلية ، كان أضخم من أن يمر دون أن يحدث زلازل مدوية ، فى كل مكان . لكن الزلزال كان مؤلما فى البلد الذى لا زال يعتبر نفسه القوة الأكبر فى العالم بحكم كونه صاحب القرن العشرين ألقرن الأميركى ، كما يتفق الجميع . وفى مجال الحواسيب المحدد ، كان كتاب ألجيل الخامس الذى أشرنا كثيرا اليه ، هو رد الفعل الأميركى المبكر . من بعده جاء مشروع MCC كالرد العملى لجاراة التحدى الياپانى .

أغرب ما في الأمر -وهذه سمة أخرى للعصر- أن الخوف من الياپان لا يأتى من تزايد قوتها العسكرية ، بل العكس بالضبط هو الصحيح . فالمرعب في الياپان أن انفاقها العسكرى هو صفر ./ من ناتجها القومى . إن عدد النيوزوييك المذكور قبل قليل كان يحمل على غلافه العنوان الآتى : 'القرن الباسيفى —هل أميركا تضمحل ؟ ' . ويشمل ملفا كبيرا متعدد المواد من صفحة ١٦ ، يتعرض لملامح القوة للياپان والصين و النمور الأربعة ' حديثة التصنيع ( كوريا الجنوبية – تايوان – سنحافورة – هونج كونج ) . ويتضح أن الإنفاق العسكرى لم يعد هو مقياس القدرة ، بالمقارنة بما حقوه من معدلات نمو وتصدير ...إلى . وتأتى ذروة الملف في مقال رئيس مكتب المجلة في واشينحتون بعنوان ' هل أميركا تضمحل ؟ ' ، إذ يعرض مظاهر التفوق الذى حققته تلك البلاد من فترة قصيرة ، ثم يقترح الانفتاح الكامل حلا لانقاذ أمريكا : ' المنافسة مرعبة حقا ، ومن هنا يجب أن نسارع ببناء حوائط الحماية الاقتصادية من المنتجات الأصلية ، وأن نتراجع إلى داخل الحصن الأميركي ، لكن الرأى الأكثر حكمة يقول : تذكروا أن

المجتمع المفتوح اعتاد التغيير بل يرحب به ' . ثم يضرب أمثلة على تدهور الاقتصاد الإسپاني في القرن السادس عشر ، بسبب اضطهاد اليهود ، وبتدهور الاقتصاد البريطاني في القرن الماضي بشبب قصر نظر الأرستقراطية في المجال التجاري . ويدعو لفتح كافة الأبواب أمام المهاجرين الآسيوين -الدم الجديد للاقتصاد حسب تعبيره- الذي سيمكنه من مواجهة الغزو الآسيوي . وأخيرا ينهي مقاله : ' حقا لقد ولى القرن الأميركي ، ولم ولن يبقى العالم على حال واحد أبدا . لكن إضمحلال أميركا ليس قدرا لا يمكن تحاشيه . في بلد يختار رؤساءه ونمط حياته ، لا يصبح المستقبل قدرا محددا سلفا ، إنما مسألة اختيار ' .

رغم هذا فالانطباع الرئيس من كل صفحة من ملف نيوزويك ، هو أهم 'حزانى ' و' مرتبكون ' . وتأكيدا فإن حلول المقال المذكور لا تحمل أى تفاؤل ، وأغلبها من قبيل بث الحماس وليس إلا . فقط هناك اقتراح واحد لمواجهة التحدى الباسيفى ، ومن ثم هو الأكثر إيلاما : ' أن نكف عن شراء أكثر مما ننتج ' . تخيل أن الأميركيين ينصحون أنفسهم بمذا هذه الأيام ، فما هو موقف الدول الفقيرة إذن ؟!

#### خاتمة

# ماذا نحن بفاعلین ؟

الموضوع الأساس لهذا الكتاب هو حضارة ما بعدالإنسان ، أو الإنسان في عصر الآلة الذكية . هذا أفضى بنا إلى الحديث في الباب الرابع عن مشروع مستقبلي ضخم هو صنع جيل سادس للحواسيب ينكسر به الحاجز المادى بين الإنسان والآلة . وقلنا إن الشروع في إنجاز هذه الفكرة يتطلب سلسلة أبحاث تطبيقية ، لها هذا الهدف العام الرئيس ، وتتحدد تحته الأهداف المرحلية بناء عما يلوح في أفق البحث من إمكانة إخراج تطبيقات محددة في كل مرحلة . وفي الباب الأحير تركنا هذا السياق العام للكتاب لندخل موضوع آخر وهو طريق الأمم للقوة والثراء .

هذا الباب دلنا على أن الطريق المؤدى لذلك هو بكلمة واحدة: إنتاج المستقبل. هذا يتطلب كما رأينا ، جمع أو تكوين الصفوة العلمية ، اللازمة لتنفيذ المهام الموحدة للبحث العلمى ، وإتقان صناعة البحث في حد ذاتما ، وإتقان الحصول على المعلومات في الخارج بكل الطرق الممكنة ، وكذا إتقان أساليب وقواعد السرية التامة وحماية المعلومات والأفراد . وذلك يتطلب أيضا ' تخيل ' (كما فعل الياپانيون في الجيل الخامس ) ماهية المنتج الذي سيكون أكثر رواجا وأهمية عالميا في العقد بعد القادم على أقل تقدير . ثم البدء في رصد التمويل اللازم والشغل في قمة الجدية والسرية لأداء هذا . والطبيعي أن الأبحاث لا تنجز لتباع للدول الأحرى ، من ثم لا بد من تنمية أو إنشاء صفوة صناعية مصغرة على مستوى عالى ، تكون مهمتها تصنيع ذلك المنتج المستقبلي الذي أنجزته الأبحاث بدون ذلك التساهل التقليدي لمصانعنا فيما يتعلق بالجودة أو بأهمية الزمن .

كل ما فى ذلك هو بالنسبة لبلد متخلف ، مهام بالغة المشقة ، لكننا لم نقل أن من بينها مهمة واحدة مستحيلة . فبالنسبة لطبيعة الشغل نفسه ، المطلوب هو صفوة بمواصفات محددة ، ومن ثم لا معنى للتذرع بالتخلف التقنى العام أو حتى بتخلف التعليم الذى يمكن إصلاحه بإحلال نظرة صفووية متعالية محل التعليم الحالى المجابى للجميع ، عديم الجدوى للجميع . وبالنسبة للتمويل ، فالاعتمادات التى يمكنها أن تنقلنا لمصاف الدول المتقدمة إذا ما انفقت على البحث العلمي بصورة جيدة ، لا تكاد تعنى شيئا ملموسا في مستوى معيشة الفرد داخل تلك الكثافة السكانية العالية المنهكة اقتصاديا وعلى نحو دائم . بمعنى آخر ، إننا أمام اختيار محدد : هل نشترى السمكة أم نشترى سنارة الصيد . أو بالأحرى اختيار بين النظرة القصيرة الساذجة والنظرة البعيدة الذكية ، أو أن المسألة كلها هي مسألة اختبار للعزيمة لا أكثر ولا أقل .

ووطننا العربى يمر اليوم بمأزق كبير: بعضنا تعوزه لقمة العيش فيستوردها ، وكذا يستورد -إن أراد- التقنية المتقدمة بأسعار باهظة ، وفى كل الأحوال تزيد حاجته للنقد الأجنبي ويتدهور ميزان مدفوعاته واقتصاده ككل ويغرق فى الديون . وبعضنا الآخر وهبته السماء أموالا طائلة حين تكالب العالم على شراء ثورته البترولية ، لكن العالم إنفض عنه اليوم وتركه

تقريبا بلا موارد حديدة ، بينما الثروة المالية التي تجمعت راحت تتآكل تدريجيا في أنفاق أغلبه استهلاكي ، وأقله تنموى بلا أهداف كبيرة .

إلا أن الفرصة لا تزال سانحة ، وإن نجحنا في توظيف ما نملكه من قدرات مالية وعلمية ، تتكامل فيما بينها لتتبني عمليات البحث والتنمية في الجالات المختلفة على نحو عام ، ولتتبني -وهذا أكثر أهمية- ما قد يكون سلعة ستراتيچية للعالم مع مطلع القرن أو في عقده الثاني وهذا الطموح ليس معجزا ، ورأينا كما فعلت الياپان ، وهي بلد محدود الموارد تماما . سواء في مجال تنمية مجالات صناعية متعددة ، أو في الشروع المستقبلي الكبير للجيل الخامس للحواسيب والذي راحت إحدى وزاراتها تكلف به الشركات منذ عام ١٩٧٨ ، وكان تكليفها محددا واضحا صنع حاسوب التسعينيات ! وقد أجلنا عن عمد ذكر حجم التكلفة الإجمالية لمشروع الجيل الخامس كطريات زائد تنمية الصلائد الحواسبية كي نذكره هنا خصيصا : ٥٠٠ مليون دولار ، أي ما يوازي إنفاق شركة مثل آي . بي . أم على البحوث والتنمية في ثمانين يوما فقط .

هكذا نتعلم من مشروع الجيل الخامس أن خلق حضارة تتجاوز التاريخ الإنساني كله ، لا يتطلب من المال قدر ما يتطلب من العزيمة . عزيمة تلك الوزارة ، التي عرضت في خجل أولا على الشركات أن تمول نصف المشروع ، فاذا بحا تقنعها ان تموله بالكامل . وعزيمة دكتور فوتشى والساموراى الأربعين ، مدير المشروع ومبرمجه ، الذين صاروا أحد أساطير القرن وكل قرن هؤلاء قالوا للعالم أجمع إن القضية هي العزيمة ، فراح كل الكبار يحاولون تقليدهم والسير على خطاهم . هذا هو الخيار الذي علينا الاستجابة له . وما قلناه عن فكرة جيل سادس لا تعدو مثالا لما يتوقع أن يكون عليه العالم بعد عقدين من السنين ، وأن علينا أن نفكر دائما بمذه الطريقة ، وأن لا نكف عن هذا النوع من التخيل ، ثم نقرر أن نجيله إلى حقيقة ، وهذا سيعود قطعا علينا ، إن أجدنا تنفيذه ، بالثراء والقوة والمكانة اللائقة .

وفيما تبقى لنا من السطور ، سنحاول تقديم بعض الاقتراحات المحددة ، للنهوض بصناعة البحث العلمى ، عصب التقدم واختياره المصيرى ، في بلادنا .

مطلوب أولا قوانين جديدة للاستثمار في مجال البحث العلمي ، تشجع إنشاء هيئات خصوصية للبحث ، تعفى تماما من كافة أنواع الضرائب . ومطلوب اتفاقيات على نطاق الجامعة العربية فرادى أو مجتمعة ، لتحقيق المشروعات الأكثر ستراتيجية أو حاجة للتمويل . وعلينا أن ننشئ هيئة عليا للبحث العلمي في كل مكان بواسطة رئيس الدولة ، يكون مفهوما أن أهميتها الستراتيجية تعادل أو تفوق أهمية مجلس الأمن القومي في الدولة ، إن لم نقل أنها ستحل محله ، بحكم أن البحوث والتنمية هي قلب الأمن القومي لأى بلد متقدم اليوم . وعلى هذه الهيئة العليا أن تقود مجموعة من الهيئات التنفيذية المتحررة من كافة قيود الييروقراطية . وذلك للتعامل بالمشاركة أو التوجيه ، مع شركات القطاعين العام والخصوصي في الدولة في تنفيذ السياسة العامة للبحوث ، والتنسيق بين مختلف الجهود .

الطبيعي أن نطالب الدولة بأن تتولى ما يمكن تسميته أبحاث البنية التحتية ونريد مبدئيا أن نحصرها في مجال محدد هو بحوث وتنمية المواد ، فالخامات الجديدة هي حجر الزاوية لكل ثورة جديدة في البحث العلمي ، كما حدث مع أشباه المواصلات والألياف الزجاجية والمواد فائقة التوصيل أو اللدائن أو الخزفيات ... إلخ . بل أنها أيضا حجر الزاوية في رفع كفاءة المعدات التي تقوم بالتصنيع ذاتها ، لما لها من طيف تطبيقي واسع المدى . هذه الأبحاث يجب أن تكون محددة

التطبيقات والأهداف سلفا ، وقد تشارك في تمويلها الشركات إذا كان ذلك مجزيا . المهم أن تخرج عن النطاق الأكاديمي المميز لأغلب البحوث العلمية اليوم ( يوجد في مصر مثلا مركز اسمه مركز وبحوث وتنمية الفلزات ، لكنه أقرب لهذا النمط الأخير ، ولا زالت البلاد تستورد أنواعا لا حد لها من الصلب ، بل والحديد الزهر أحيانا ! ) .

بمعنى إجمالى علينا أن نعدل الهرم المقلوب للبحث العلمى ، الذى يجعل معظمه أكاديمى وأقله تطبيقى ، وذلك بأن توصف بدقة نوعية الأبحاث التى يمكن أن يخدمها الجال الأكاديمى ، لا سيما إن جاز حصرها فى مجال البنية التحتية لصناعة البحث العلمى . هذا فى مقابل النوعيات التطبيقية المباشرة واضحة المعالم والأهداف ، والتى قد تغرى الشركات فرادى أو تعاونيا بالإقبال عليها ( بالمناسبة علينا ألا نبدد أى جهد فى محاولة إقناع البنوك بالمشاركة فى تمويل الأبحاث فموقفها دائما أبدا معروف فى هذا الصدد ! ) .

وبعد ، علينا أيضا -والكلام لتقرير معمم لمركز الدراسات السياسية والستراتيجية للأهرام- علينا كسلطات مختصة ، ألا نستتكف إطلاقا عن بذل أوسع الجهود للحصول على الأسرار التقنية الضرورية . والمسألة الفنية التي يجب أن تناقش هي كيفية تنفيذ ذلك تحديدا ، بأنجح الأساليب وأقلها تعريضا لمصير للمسئولية السياسية والقانونية التي تترتب على حقيقة أن بعض هذه الأعمال لا بد وأن سيكشف أو يجهض . ثم يحدد التقرير ما يراه من خطوات عملية لذلك أولها البدء في برنامج متكامل لجمع المعلومات من الذين ينتجونها سواء كانوا مصريين أو أجانب وثانيهما جمع المعلومات من مصادرها المعممة ، ( يدعم هذا بتقرير أميركي يقول إن نحو ٩٠ / أن من الأسرار العسكرية الأميركية حصل السوڤييت عليها من مصادر معممة ، وهو أمر يكشف كم هي شيء مخجل بمعني الكلمة بعثاتنا الدپلوماسية في الخارج ) . وثالثهما أن يكون لدينا الأساس الصناعي والكادر العلمي القادر على الإفادة بتلك التصميمات والمواد التقنية في فترة زمنية قصيرة ( أي ما سبق وأسميناه الصفوة الصناعية عالية الكفاءة وسرعة الانجاز ) .

عمم التقرير المثير المذكور في جريدة الأهرام في ١٥ يوليو ١٩٨٨ تعليقا أمر محاولة مصرية لتهريب مواد تقنية أميركية تدخل في صناعة الصواريخ . ولعله قد ركز بعض الشيء على التقنية العسكرية ، لكن ليس من المحتمل أبدا أن يقلل من شأن دعوته الجريئة الصريحة ، كون الانفاق العسكري العالمي يتضاءل بمعدلات هائلة . فالجيش سيظل له دوره في تلك المهمة القومية ، إن لم نقل إنه أملنا الحقيقي . فهذه المنظمة الجادة تمتلك مزايا ثلاث كبرى . الأولى مراكز الأبحاث المتقدمة المنضبطة والمثابرة ، صاحبه الرصيد الفعلى الكبير من أكثر ما أنجزنا طموحا في مجال الأبحاث والتنمية في تاريخنا كله ، وتنمية بعض الأسلحة المتقدمة متنوعة القوميات يشهد بهذا . الميزة الثانية ، وربما تكون مؤقتة بعض الشيء ، هي التمويل فهي تملك اعتمادات وفيرة جدا بالمقارنة بما يقتطع من أموال من البرلمان للمؤسسات البحثية التقليدية . الميزة الثالثة هي بطبيعة الحال السرية . وميزة الجيش واضحة ، وأقل ما فيها أن السرية تكلف أموالا طائلة في أية بحوث تجرى .

وفى كل الأحوال ، وخاصة فى المشروعات التعاونية يجب نعلم أن السرية قانون فوق رؤوس الجميع ، حتى لو كانت الدولة أحد أطراف التمويل أو الاشراف . فالمشروعات من هذا النوع تسير طبقا لنظام داخلى رهيب ، لا يملك أحد أى نوع من السيطرة أو التدخل إلا فى حدود ما تقترحه وتمليه طبيعة البحث ذاته ، وليس لرغبات الممولين أى اعتبار بعد الاتفاق المبدئى ، وهذه أمور يجب أن تكون واضحة للجميع من البداية .

علينا أن نفكر في انشاء مدن للمستقبل أى مجموعة عواصم تقنية (أى ما يسمى تكنوپوليس) تكون كل منها مركزا لتلك الصفوة البحثية والتصنيعية في أحد الجالات المحددة ، مثل بحوث الحواسيب أو بحوث الهندسة الجيينية أو بحوث المخ والذاكرة أو بحوث الكيماويات ، أو غيرها . وذكرنا من قبل نظرية أن هذه المراكز تنطلق في تنافس محموم بمجرد وصول عدد الشركات فيها لحد أدبى ما .

أيضا علينا أن نقبل حقيقة صريحة ، هي أن أبناءنا الذين هجروا بلادنا بحثا عن الثراء وعن مستقبلهم الشخصى ، هم في طليعة القادرين على وضع حجر الأساس لهذه المدن ، ومن ثم سيكون لهم كأفراد الدور الأكبر في النهضة العلمية المرتقبة . فهم من سيأتون إلينا بكل ما تعلموه أو صنعوه أو يستطيعون الحصول إليه من أسرار الغير . وعلينا أن نفهم بالتالي أن من حقهم أن يطلبوا ثمنا مجزيا لخدماتهم ، أو على الأقل تسهيلات متناهية لحذب استثماراتهم لداخل أرض الوطن . على نحو أعم لا نجد أنفسنا في حاجة لإثبات أهمية الحافز المادى في خلق ما وصفناه من قبل بالعزيمة .

والأهم من كل هذا وذاك وبلا مجال للمقارنة مع أى عامل آخر ، هو أن نبدأ في النظر بعين الحب والاحترام لجارتنا المتقدمة إسرائيل . نرسل أبناءنا لأقسام الدراسات العليا في جامعاتها أفواجا ، ونتقدم إليها بتواضع يناسب الفجوة التقنية بيننا وبينها ، ونطلب منها بكل الأدب أن تدخلنا معها في منظومة تقنية إقليمية شاملة ، نرضى فيها بدور الشغيل الحاصل على محو الأمية ، الذي يكن كل الإعجاب لرئيسه حامل الدكتوراة . حين نقر بهذه الفجوة المرعبة ، ونرمى وراء ظهرنا كل أحقاد وهزائم الماضى ، سنبدأ في ارتقاء سلم التقنية ، ونحصل تدريجيا على شهادات أفضل من محو الأمية أو أيا ما كان وضعنا . هذا ' التتلمذ النجيب ' prolific apprenticeship على يد أعداء الأمس هو حجر الزاوية -بل

وأخيرا علينا أن نثق أن شعوبنا صارت مستعدة اليوم أكثر من أى وقت مضى لتقبيل الحديث عن العلم والمستقبل ، لا سيما بعد إنحسار السلفية ، بل وانحيارها المروع في ربيع ١٩٨٨ بحزيمة إيران في الحرب وانكشاف عمليات توظيف الأموال في مصر كأكبر عملية نصب في تاريخ الكوكب ، وما ترتب على الحدثين من نتائج عميقة وواسعة الأثر . علينا الآن أن نخرج الدين مرة واحدة وللأبد من أنشوطة القرار . ولو لم نفعل هذا فورا فسوف لا تنتهى الاعتراضات على كل ما يمت للتقدم بصلة ، ناهيك إن كان هذا التقدم يخص مثلا الهندسة الجبينية التي سيرونحا قطعا كمزاحمة للرب في وظيفته الأساس وهي الخلق . ثانيا علينا أن نكف عن ترديد الحجج الپارانوية عن عداء الآخرين المبيت أو التاريخي لها ، فهذا غير صحيح بالمرة ، وكل خطوة نخطوها للأمام يعتبرها الغرب وإسرائيل فتحا لمزيد من الأسواق لسلعهم ، ووقودا لمزيد من البحث والتنمية لسلع حديدة لا نشكل فيها أى خطر أو منافسة عليهم ، هذا إذا كانوا يفكرون أو يخشون منافستنا فعلا . ثالثا علينا أن نكف عن مقارنة الدعوة للبحث العلمي بالمستوى الفكرى والثقافي العام السائد أو بما يوكه دعاة الماضي . رابعا علينا أن نكف عند تخصيص أموال للبحوث والتنمية عن الحديث عن الفقر والديون ولقمة العيش أو عن البداءة العامة لمعظم مصانعنا ، وفي المقابل علينا فقط أن نركز على التعليم الصفووى الرفيع والمكلف وعارج البلد بطبيعة الحال ، لا التعليم الجاني عديم النفع والذي لا نخدع به إلا أنفسنا .

إن حقيقة واحدة تجمل كل ذلك: التقنية هي اسم اللعبة ، ولا صوت يعلو على صوت العلم. وأن هذه القوة الدافعة للتقنية والمسماة البحث العلمي ليست إلا كائن أصم ، يرى ما أمامه فقط ، ولا يستطيع الصراخ أن يلفت

انتباهه إلى الوراء أو حتى جانبا . وإن دخولنا عن طريقه لعالم حضارة ما بعد-الإنسان بقوانينه الصارمة الراقية ، سيجعلنا نشارك بفعالية ، لا في مجرد اختتام مائتي عام هي عصر حضارة الصناعة ، ولا في مجرد اختتام آلاف من السنين هي عمر الحضارة التقليدية ، بل يجعلنا نسهم في إنهاء الحقبة الأولى من الوجود الإنساني ، مليوني عام من عمره على الأرض . ونبدأ حقبة جديدة من الحضارة تفوق قدرات الإنسان ، حيث ' هنا تبدأ المغامرة الإنسانية ' ، بكلمات أحد الأفلام في وصف اتحاد الإنسان والآلة الذكية .

نحن بالذات أحوج ما نكون لهذه الثورة كي تقهر لنا أقدارنا الجيينية القابعة هناك في عمق نويات خلايا أجسادنا ، والتي كتبت علينا التخلف ومقاومة المستقبل لألفيات كاملة من السنين!

إنما الفرصة الأخيرة... فهل ستفوتنا هي الأخرى ؟!